
        
            
                
            
        

    
  

  

Tứ Thập Hoa Nghiêm Kinh 

Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm 

Cát Tường Vân Tỳ Kheo Chương 

Chủ giảng: Lão pháp sư Thích Tịnh Không 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo chánh: Minh Tiến & Huệ Trang 

---o0o--- 

 Nguồn 

 http:// www.niemphat.net  

 Chuyển sang ebook 13-01-2012 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Webs ite http://www.phapthihoi.org 



Mục Lục 

Phần 1 

Tập thứ nhất (12-03-01) 

Tập thứ hai (12-03-02) 

Phần 2 

Tập thứ ba (12-03-03) 

Tập thứ tư (12-03-04) 

Phần 3 

Tập thứ năm (12-13-05) 

Tập thứ sáu (12-13-06) 

Phần 4 

Tập thứ bảy (12-13-07) 

Tập thứ tám (12-13-08) 

Phần 5 

Tập thứ chín (12-13-09) 

Tập thứ mười (12-13-10) 

Phần 6 

Tập thứ mười một (12-13-11) 

Tập thứ mười hai (12-13-12) 

Tập thứ mười ba (12-13-13) 





---o0o--- 

Phần 1 

Tập thứ nhất  (12-03-01) 







Xin mở bản kinh1, trang thứ nhất, Cát Tường Vân Tỳ Kheo Chương. 



Trước  khi  giảng  đến  kinh  văn,  đại  sư  Thanh  Lương  có  mấy  câu  giải 

thích cũng rất quan trọng. Chúng ta hãy đọc đoạn này một lượt. 







Đại  văn  đệ  nhị:   Nhĩ  thời,  Thiện  Tài  đồng  tử  tiệm  thứ  Nam  hành 

hạ2 . 

大 文 第 二。爾 時 善 財 童 子 漸 次 南 行 下 



(Đoạn  lớn  thứ  hai  trong  kinh  văn,  từ  câu   “Lúc  bấy  giờ,  Thiện  Tài 

 đồng tử dần dần theo thứ tự đi về phương Nam” )  





Chữ   “hạ”   ở  đây  chỉ  phần  kinh  văn  tiếp  theo  [câu  nói  ấy],  chỉ  cho 

phần kinh văn [trong chương này]. 





Hữu thập thiện hữu, ký Thập Trụ vị . 

有 十 善 友，寄 十 住 位 



(Có mười vị bạn lành thuộc vào địa vị Thập Trụ). 





Ở  chỗ  này,  kể  ra  mười  người,  tức  là  mười  vị  Bồ  Tát  [trong  số  năm 

mươi  ba  vị  thiện  tri  thức].  Tuy  nói  là  tỳ-kheo,  nhưng  thật  ra,  họ  đều  là  Bồ 

Tát, tức hàng Pháp Thân đại sĩ. Mười vị này  “ký Thập Trụ vị” , chữ Ký (寄) 

ở đây là  “ký thác”  (gởi gắm). Nếu chúng ta dùng thí dụ để nói thì họ giống 

như biểu diễn trên sân khấu vậy, bọn họ đóng vai trò Thập Trụ. Rất khó thể 

nói [đích xác] bổn địa của họ là gì, có những vị là cổ Phật tái lai; ở đây, ta 

hoàn toàn nhìn theo hình tướng nơi mặt Tích của họ, tức là [nhìn vào] hình 

tướng  họ thị  hiện;  giống  như trong kinh Pháp  Hoa đã  nói:   “Bổn  Tích nhân 

 duyên”.  Dưới đây là lời giải thích cho chúng ta biết Thập Trụ là gì? 





Vị thỉ nhập Không giới, huệ trụ Không tánh, đắc Vị Bất Thoái, cố 

danh vi Trụ . 

謂 始 入 空 界，慧 住 空 性，得 位 不 退，故 名 為住。 



(Nghĩa là vừa mới nhập Không giới, huệ trụ nơi tánh Không, đạt được 

Vị Bất Thoái, nên gọi là Trụ). 





Trước hết, [đại sư Thanh Lương] giảng cho chúng ta biết ý nghĩa của 

chữ  Trụ  trong  Thập  Trụ.  Tại  Trung  Quốc,  gần  như  mỗi  một  tông  phái  đều 

công  nhận  Hoa  Nghiêm  là  Đại  Thừa  Viên  Giáo,  lại  còn  gọi  bộ  kinh  này  là 

 “căn  bản  pháp  luân” ,  hết  thảy  các  kinh  đều  là  quyến  thuộc  của  Hoa 

Nghiêm. Giống như một cái cây, Hoa Nghiêm là rễ, là gốc; hết thảy các kinh 

khác đều là cành lá của cái cây ấy, đều lưu xuất từ kinh này. Do điều này, có 

thể  biết  được  tánh  chất  quan  trọng  của  kinh  Hoa  Nghiêm.  Ở  đây,  đại  sư 

Thanh Lương bảo cho chúng ta biết ý nghĩa của chữ Trụ:  “Thỉ nhập Không 

 giới” , Thỉ là bắt đầu, Không giới chẳng phải là mười pháp giới. Mười pháp 

giới  chẳng  phải  là  Không,  lục  đạo  chẳng  phải  là  Không,  mười  pháp  giới 

cũng chẳng phải là Không. Nói cách khác, bọn họ vừa mới bắt đầu lìa khỏi 

mười pháp giới,  “Không giới”  chính là Nhất Chân pháp giới. 



 “Huệ trụ Không  tánh” :  Bồ  Tát đạt đến địa vị  này, trí  huệ  mở  mang, 

đây  là trí  huệ chân thật. Trí  huệ chân thật, trí huệ Bát Nhã  nơi tự tánh  hiện 

tiền,  giống  như kinh  Kim Cang  đã dạy:  “Tín tâm  thanh tịnh bèn sanh  Thật 

 Tướng”.   Thật  Tướng  Bát  Nhã  hiện  tiền,  vượt  trỗi  mười  pháp  giới,  đấy  là 

 “trụ  Không  tánh” .  Nhập  cảnh  giới  ấy  sẽ  vĩnh  viễn  chẳng  thoái  chuyển, 

chẳng còn lui sụt vào mười pháp giới nữa, trừ phi vị ấy thị hiện. [Sự thị hiện 

đó] được gọi là  “đảo giá từ hàng” (thả chiếc bè Từ),    hay  “thừa nguyện tái 

 lai” ,  những  vị  như  vậy  rất  nhiều.  Nếu  không  phải  do  chính  vị  ấy  thừa 

nguyện tái lai thì tuyệt đối sẽ chẳng phải là do nghiệp lực kéo vị ấy trở lại; 

không  có  đạo  lý  ấy  đâu!  Do  vậy,  gọi  là   “Vị  Bất  Thoái” .  Danh  từ  Tam  Bất 

Thoái này trong Đại Thừa lẫn Tiểu Thừa cũng đều có, nhưng cảnh giới trong 

ấy sâu hay cạn khác nhau. Ở đây là cảnh giới tối cao, nên gọi là Trụ. Đoạn 

sau ghi:  



Trụ nghĩa đa chủng, ký viên thuyết Thập. 

住 義 多 種，寄 圓 說 十。 

(Ý nghĩa của Trụ có nhiều thứ, do ngụ ý “viên mãn” nên nói là Thập). 



Ý  nghĩa  của  chữ  Trụ  rất  nhiều,  đức  Phật  muốn  nói  cũng  chẳng  thể  nói 

hết  được.  Vì  thế,  đối  với  chúng  ta  là  hạng  người  trình  độ  rất  cạn,  nghiệp 

chướng  sâu  nặng,  chỉ  còn  cách  dùng  phương  pháp  giới  thiệu  những  điểm 

đơn giản, trọng yếu nhất! Quy nạp rất nhiều ý nghĩa lại, quy nạp thành mười 

điều,  bởi  lẽ  Thập  cũng  mang  ý  nghĩa  viên  mãn.  Con  số  từ  một  đến  mười 

chính  là  con  số  viên  mãn,  cho  nên  trong  kinh  Hoa  Nghiêm  chỗ  nào  cũng 

dùng chữ Thập để tượng trưng sự viên mãn, chứ Thập hoàn toàn chẳng phải 

là  con  số.  Đây  là  điều  chúng  ta  cần  phải  hiểu  thật  rõ  ràng.  Do  gởi  gắm  ý 

nghĩa viên  mãn cho  nên  nói  là  mười thứ. Mỗi  một đề  mục đều  nói ra  mười 

thứ, trong kinh Hoa Nghiêm dùng chữ Thập để biểu thị pháp. 



Dĩ Bồ Đề tâm nhi vi kỳ Thể, trực tâm thiên tăng, danh nhập Không 

giới 

以 菩 提 心 而 為 其 體。直 心 偏 增，名 入 空 界。  

(Lấy Bồ Đề tâm làm Thể, riêng chú trọng tăng trưởng Trực Tâm, gọi là 

“nhập Không giới”). 





Đây  là  lời  giải  thích  cho  câu   “thỉ  nhập  Không  giới,  Huệ  trụ  Không 

 tánh”.  Do đây ta biết  được sự quan trọng  của  Bồ Đề tâm.  Bồ Đề tâm  là  A 

Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề Tâm, trong chương trước tôi đã giới thiệu 

cặn kẽ với mọi người rồi, nhất định phải phát Bồ Đề tâm! Trong Bồ Đề tâm 

thường nói tới “Thể - Dụng”, lại chia thành ba khoa. Thể của Bồ Đề tâm là 

Trực  Tâm,  đây  chính  là  điều  Mã  Minh  Bồ  Tát  đã  giảng  trong  Khởi  Tín 

Luận. Nếu dựa theo Quán Kinh, tức Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh, để nói, 

đức  Phật  dạy  chúng  ta:  Thể  của  Bồ  Đề  tâm  là  Chí  Thành  Tâm,  tức  chân 

thành đến mức cùng cực. Nếu gộp hai cách giảng này lại để hiểu thì ta sẽ dễ 

dàng hiểu được ý nghĩa [của Bồ Đề tâm]. Thế nào là Trực Tâm? Chân thành 

đến  mức cùng cực, không có  một  mảy  may  hư vọng  nào.  Lũ chúng ta cảm 

thấy chẳng dễ gì lãnh hội được, nói chung là vì [tự cho rằng] tâm của chính 

mình rất chân thật, tôi đã chân thành đến mức cùng cực rồi. Thật ra, nếu đem 

so với tiêu chuẩn chân thành được giảng trong kinh Phật thì còn cách biệt xa 

lắm! 



Tiêu chuẩn nằm ở chỗ nào? Trước hết, chúng tôi không nói đến Phật 

pháp,  mà hãy luận theo thế gian pháp trước đã! Kể ra, tiên sinh Tăng Quốc 

Phiên sống không xa thời chúng ta cho lắm, ông là người sống vào cuối triều 

Thanh. Hậu duệ của ông ở Đài Loan cũng kha khá; Tăng Bảo Sâm là người 

đời sau của ông ta, tức hậu duệ. Tăng Quốc Phiên định nghĩa chữ Thành như 

sau:   “Một  niệm  chẳng  sanh  là  Thành” ,  lời  giải  thích  này  hết  sức  hợp  với 

Phật pháp. Do đây biết được rằng: “Hễ anh khởi tâm động niệm thì tâm anh 

chẳng chân thành!” Sáu căn tiếp xúc cảnh giới sáu trần, chúng ta thường nói: 

 “Không phân biệt, không chấp trước, không khởi tâm, không động niệm thì 

 cái  tâm  ấy  sẽ  là  tâm  chân  thành”.   Đấy  chính  là  bản  thể  (Thể)  của  Bồ  Đề 

tâm,  phải  rèn  luyện  trong  sinh  hoạt  hằng  ngày.  Luyện  sao  cho  không  khởi 

tâm, không động  niệm, không phân biệt, không chấp trước, lúc ấy sẽ là  lúc 

sử  dụng  chân  tâm.  Nếu  có  phân  biệt,  chấp  trước,  khởi  tâm,  động  niệm,  thì 

quý vị đang dùng vọng tâm. Vọng tâm ấy chính là Thức tâm, nói theo Pháp 

Tướng Duy  Thức  là “quý  vị đang sử dụng năm  mươi  mốt Tâm Sở của tám 

Thức”. Năm  mươi  mốt tâm sở của tám Thức đều  là pháp  hữu  vi, kinh  Kim 

Cang  dạy:   “Nhất  thiết  hữu  vi  pháp,  như  mộng  huyễn  bào  ảnh” (Hết  thảy 

pháp  hữu  vi,  như  mộng,  huyễn,  bọt,  bóng),  những  thứ  ấy  không  thật.  Do 

vậy, kể từ Sơ Trụ Bồ Tát liền sử dụng chân tâm cho nên có cùng một cái tâm 

với Phật, Phật dùng chân tâm, lúc ấy Bồ Tát cũng dùng chân tâm. 



 “Trực  tâm  thiên  tăng” :  Bồ  Đề  tâm  khởi  tác  dụng,  tức  là  chân  tâm 

khởi  tác  dụng.  Nó  có  hai  tác  dụng:  Một  là  Tự  Thọ  Dụng,  hai  là  Tha  Thọ 

Dụng. 

1) Tự Thọ Dụng là niệm niệm hướng đến vô thượng Bồ Đề, không có ý 

niệm  thứ  hai  nào,  đấy  là  đối  với  chính  mình  mà  nói.  Trong  kinh  Đại  Thừa 

thường  có  một  câu  nói  về  từ  ngữ   “niệm  niệm”   này  như  sau:   “Thú  Tát  Bà 

 Nhã  hải”   (Tiến  nhập  biển  Nhất  Thiết  Chủng  Trí),  trong  số  quý  vị  cũng  có 

người thường đọc kinh  đã thấy câu  này  rồi.  Tát Bà Nhã (Sarvajña) là tiếng 

Phạn,  dịch  sang  nghĩa  Trung  Quốc  là  Nhất  Thiết  Chủng  Trí.  Nhất  Thiết 

Chủng Trí có cùng một ý nghĩa với A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. Do 

đây  biết được rằng: Từ nay trở đi, đối  với chính  mình,  vị ấy không có  một 

niệm  nào khác  ngoài  ý  niệm  muốn  viên  mãn rốt ráo Phật quả,  vị ấy chỉ có 

một ý niệm này. Có thể nói là hết thảy pháp thế gian hay xuất thế gian vị ấy 

đều buông xuống hết, không phân biệt, không chấp trước, vị ấy cũng không 

có vọng tưởng, triệt để buông xuống. Đấy gọi là  “chân tâm”. 



2) Tha Thọ Dụng là đại bi tâm. Đại bi tâm là thừa nguyện tái lai, vào 

trong  mười  pháp  giới.  Chúng  sanh  cần  họ  giúp  gì,  họ  đều  có  thể  giúp  đỡ, 

giống  như ba  mươi  hai ứng thân của Quán Âm  Bồ Tát vậy. Hễ chúng sanh 

cảm,  Ngài  liền  ứng  đến,  cảm  ứng  đạo  giao  mà!  Nên  dùng  thân  Phật  để  độ 

được, Ngài liền hiện thân Phật để thuyết pháp cho quý vị. Nên dùng thân Bồ 

Tát để độ được, Ngài bèn hiện thân Bồ Tát để thuyết pháp cho quý vị. Ngài 

hiện  thân  vô  lượng  vô  biên,  ba  mươi  hai  ứng  thân  đã  nói  trong  phẩm  Phổ 

Môn chính là ba mươi hai loại, tức ba mươi hai loại lớn, trong mỗi một loại 

có vô lượng vô biên. Đấy là đại bi tâm, trong Quán Kinh gọi [đại bi tâm] là 

 “phát nguyện hồi hướng tâm”.  Ngài thật sự làm được điều ấy, ở đây gọi là 

 “trực tâm thiên tăng”.  Bởi lẽ, Sơ Trụ Bồ Tát vừa mới nhập Không giới, chú 

trọng  tới  tự  chứng  nhiều  hơn,  chứ chẳng  phải  là  Ngài  không  hóa  độ  người 

khác, chỉ  là thiên trọng tự chứng. Do  vậy  gọi  là  Trụ,  nhập  Không  giới  như 

vậy. 







Ngữ kỳ tướng dã. 

語 其 相 也 



(Nói đến tướng ấy)  





Nhìn từ tướng, nhìn từ hình dáng. 





Dữ ư pháp giới, hư không giới đẳng. 

與 於 法 界 虛 空 界 等。 



(Ngang bằng pháp giới, hư không giới)  





Do tâm vị ấy không phân biệt, không chấp trước, cho nên tâm lớn như 

hư không pháp giới; tâm đã như vậy thì tướng cũng giống như vậy. Cho nên 

tận hư không, trọn pháp giới đều có thể tùy loại hiện thân, đấy là cảnh giới 

chẳng thể nghĩ bàn. Do vậy, đề mục của kinh này, chúng ta luôn rút gọn đề 

mục  của  kinh  này,  chứ  nếu  nói  đầy  đủ  thì  sẽ  là   Đại  Phương  Quảng  Phật 

 Hoa  Nghiêm  Kinh  Nhập  Bất  Tư  Nghị  Giải  Thoát  Cảnh  Giới  Phổ  Hiền 

 Hạnh Nguyện Phẩm. Đấy mới là đề mục hoàn toàn, đề mục hoàn chỉnh. Đề 

mục dài quá nên chúng ta rút gọn. Do vậy, [những cảnh giới được nói trong 

kinh này] là cảnh giới chẳng thể nghĩ bàn. Nói thật ra, chúng ta học Phật là 

bắt đầu học từ chỗ nào? Rất nhiều bước để bắt đầu, nhưng bước bắt đầu sau 

đây cũng hết sức quan trọng, tức là mở rộng tâm lượng. Mở rộng tâm lượng 

bằng cách nào? Đối với hết thảy mọi người, hết thảy sự, hết thảy vật, quý vị 

hãy  luôn  nhớ kỹ:  “Đừng phân biệt, đừng  chấp trước, đừng khởi tâm, đừng 

 động niệm”  thì tâm lượng của quý vị sẽ tự nhiên mở rộng. Hễ có phân biệt, 

chấp trước, tâm lượng sẽ rất nhỏ, biến thành tâm lượng phàm phu. Điều này 

rất khẩn yếu. 





Thập Trụ bất đồng, tức vi thập đoạn. 

十 住 不 同，即 為 十 段。 



(Do  mười  địa  vị  thuộc  Thập  Trụ  khác  nhau,  nên  chia  thành  mười 

đoạn)  





Kinh  văn  được  chia  thành  mười  đoạn.  Ở  đây  chúng  ta  gọi  là  mười 

chương.  Hiện  thời,  chúng  ta  coi  mỗi  một  chương  là  một  đơn  vị,  in  thành 

những tập sách nhỏ. Thập Trụ bắt đầu từ cuốn này trở đi, còn có chín cuốn 

nữa đều nói về Thập Trụ Bồ Tát. 





Nhiên hạ chư hữu, cổ đức phán văn tùng nhất chí thập, kim lược 

tự nhất nhị. 

然 下 諸 友 , 古 德 判 文 從 一 至 十。今 略 敘 一 二。 



(Nhưng  đối  với  các  vị  thiện  hữu  [lần  lượt  được  chép]  trong  những 

phần sau, cổ đức phán định kinh văn có từ một cách cho đến mười cách, nay 

chỉ trình bày đại lược một hai cách)  





Đây  là  nói  về  sự phân  khoa,  phán  giáo  [trong  khi  chú  giải  kinh  Hoa 

Nghiêm]. Đối với chúng ta mà nói thì không quan trọng lắm. Đối với người 

học giảng kinh thì bắt buộc phải tham khảo, chứ đối với chúng ta mà nói thì 

[những cách phân khoa khác nhau] trọn chẳng quan trọng gì. Đoạn văn trên 

đây giới thiệu cách phân đoạn như thế nào. Ở chỗ này nói đến một đoạn lớn 

(tức toàn bộ Cát Tường Vân Tỳ Kheo Chương), chứ không phải là một tiểu 

đoạn. Trong trang trước [chương này], chúng tôi có một biểu đồ chỉ ra cách 

phân chia từng đoạn, phân chia rất cặn kẽ, đấy gọi là Khoa Phán. Đối với bộ 

kinh này, cổ nhân mỗi vị có cách nhận định khác nhau, mỗi vị có một cách 

phân định khác nhau, chẳng hạn như:  





Biện công phân tam. 

辯 公 分 三。 



(Ngài Thanh Biện chia thành ba đoạn) 





Đem kinh văn chia thành ba đoạn. Đoạn thứ nhất:  





Văn danh cầu mịch. 

聞 名 求 覓。 



(Nghe danh hiệu thiện tri thức, đi tìm kiếm)  





Phần này thuộc về… 





Gia Hạnh Vị. 

Nhị thọ kỳ sở thuyết, thị Chánh Chứng Vị. 

加 行 位。二 受 其 所 說，是 正 證 位。 



(Gia Hạnh Vị. Đoạn thứ hai là nhận lãnh lời giảng của vị thiện tri thức 

ấy, thuộc về Chánh Chứng Vị). 





Đoạn thứ ba trong trang sau:  





Ngưỡng thôi thắng tấn, thị Hậu Đắc Vị. 

仰 推 勝 進，是 後 得 位。 



(Ngưỡng mộ, đề cao vị thiện tri thức kế tiếp vượt trỗi bản thân ta, đấy 

là Hậu Đắc Vị)  





Đây  là cách phân đoạn của đại sư Thanh  Biện. Nhưng cũng có  vị cổ 

đức chia thành năm phần, tức là chia thành năm đoạn. Cách phân chia năm 

đoạn như sau:  





Nhất  cử  pháp  khuyến  tu,  nhị  y  giáo  thú  nhập,  tam  kiến  dĩ thỉnh 

kính, tứ chánh thị pháp giới, ngũ ngưỡng thôi thắng tấn. Nhiên thượng 

nhị nghĩa. 

一 舉 法 勸 修。二 依 教 趣 入。三 見 已 請 敬。四正 示 法 界。五 

仰 推 勝 進。然 上 二 義。 



(Một  là  nêu  ra  pháp  để  khuyên  tu;  hai  là  vâng  theo  lời  dạy  để  đi  tới 

nơi, ngộ nhập pháp ấy; ba là gặp được thiện tri thức bèn thưa thỉnh, tỏ lòng 

kính  trọng;  bốn  là  phần  chỉ  bày  chánh  yếu  về  pháp  giới;  năm  là  kính 

ngưỡng, đề cao vị thiện tri thức khác vượt trỗi hơn ta để người nghe tấn tu. 

Nhưng hai nghĩa trên đây...)  





Hai cách phân đoạn vừa được nêu ra trên đây. 





Tịnh ước vị thuyết. 

  

並 約 位 說。 



(Đều là ước theo địa vị để nói)  





Đều  là  ước  theo  địa  vị  do  Bồ  Tát chứng  được  [để  phán  định],  giống 

như Sơ Trụ, Nhị Trụ, Tam Trụ, đều là dựa theo đây để nói. 





Ư nghĩa thậm thiện. 

於 義 甚 善。 



(Xét về ý nghĩa rất hay)  





Cách phân đoạn này, luận về mặt ý nghĩa rất hay, phân chia cũng khá 

lắm;  nhưng  luận  theo  kinh  văn  thì  chẳng  thuận  tiện.  Bởi  lẽ,  trong  thời  đức 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  giảng  kinh,  Ngài  trọn  chẳng  bảo  người  khác  phân 

đoạn.  Phân  đoạn  là  chuyện  của  người  đời  sau.  Trong  thời  đức  Phật  giảng 

kinh chẳng dùng tới cách thức ấy. Do  vậy, đối  với phần kinh  văn  này,  nếu 

như chúng tôi giảng một chương tỳ-kheo Cát Tường Vân này, để giới thiệu 

ngài Cát Tường Vân cặn kẽ thì phải nói lấn qua chương trước, tức là chương 

giảng về Thập Tín của đức Văn Thù. Chúng tôi giảng đơn độc một chương 

này thì quả thật không tiện lắm, phải giảng lấn qua phần trước. Đây là điều 

hiển nhiên. 





Tại  văn  bất  tiện.  Dĩ  hậu  hữu  danh  nghĩa  tuy  thuộc  hậu,  tiền  hội 

thuyết cố. 

在 文 不 便。以 後 友 名 義 雖 屬 後，前 會 說 故。  



(Nhưng đối  với [sự giảng  giải] kinh  văn  thì không thuận tiện.  Bởi  lẽ 

danh  nghĩa của  vị thiện  hữu kế tiếp  tuy  thuộc phần sau  nhưng đã được  nói 

tới trong hội3 trước)  





Giống  như  ngài  Cát  Tường  Vân  được  nói  ở  đây  thì  ngài  Cát  Tường 

Vân đã được giới thiệu trong phần trước, được giới thiệu trong pháp hội của 

Văn Thù Bồ Tát, chứ không phải là từ chỗ này trở đi mới được giới thiệu. 





Kim  y  Ý  công,  cập  Ngũ  Đài  Luận,  ước  hội  khoa chi,  phân  vi  lục 

phần. 

今 依 意 公，及 五 臺 論，約 會 科 之。分 為 六 分。 



(Nay  dựa  theo  Ý  công  và  Ngũ  Đài  Luận,  ước  theo  hội  này  để  phân 

khoa, chia thành sáu phần)  





Ở đây đại sư Thanh Lương đem kinh văn chia thành sáu đoạn, từ đây 

trở đi, mỗi một lần tham học trong năm mươi ba lần tham học đều chia thành 

sáu đoạn lớn như vậy. Sáu đoạn này tuy do Ngài phân chia, nhưng cũng do 

người đời trước đã có ý tưởng này nên Ngài trọn chẳng kể công, ở đây Ngài 

đều đem ý tưởng của cổ đức kể hết ra. Do vậy, Ngài chia kinh văn thành sáu 

đoạn. 





Nhi danh tiểu dị. 

而 名 小 異。  



(Nhưng tên gọi hơi khác)  





Tên gọi của từng khoa hơi khác với cách gọi của người đời trước. 





Nhất, y giáo thú cầu. 

一 依 教 趣 求。 



(Một là vâng theo lời dạy để tiến hướng, cầu thỉnh)  





Vâng theo  lời chỉ dạy, chỉ dẫn của vị thiện tri thức trong phần trước: 

“Ông đến chỗ đó, thưa hỏi vị đó”. Đoạn kinh văn ấy chính là đoạn thứ nhất, 

vâng theo lời của vị thiện tri thức trong phần trước. Ở đây, chúng ta thấy vị 

thiện  tri  thức  trong  phần  trước  chính  là  Văn  Thù  Bồ  Tát.  Văn  Thù  Bồ  Tát 

dạy  Thiện  Tài  đến  thưa  hỏi  tỳ-kheo  Cát  Tường  Vân,  “y  giáo  thú  cầu”   [là 

như vậy đó]. 



Nhị, kiến kính tứ vấn. 

二 見 敬 諮 問。 

(Hai là gặp mặt, thể hiện sự lễ kính, xin phép được thưa hỏi)  



Gặp  mặt  thiện  hữu  rồi,  đương  nhiên  phải  hết  sức  cung  kính.  Lễ  tiết  ấy 

chẳng  thể  bỏ  được,  nhất  định  phải  hướng  về  vị  ấy  thỉnh  giáo.  Đây  là  một 

đoạn nữa. 





Tam, xưng tán, thọ pháp. 

三 稱 讚 授 法。 



(Ba là khen ngợi, truyền dạy giáo pháp). 





Vị thiện tri thức ấy thấy Thiện Tài đến tham học, nhất định khen ngợi 

Thiện  Tài,  rồi  mới  dạy  dỗ,  đem  pháp  môn  do  chính  mình  đã  học  được  để 

truyền dạy cho Thiện Tài. Phần kinh văn như vậy thuộc về đoạn ba. 





Tứ, khiêm kỷ thôi thắng. 

四 謙 己 推 勝。 



(Bốn là tự mình nhún nhường, đề cao người khác)  





Pháp môn của Phật vô lượng vô biên. Quý vị thấy mỗi một vị thiện tri 

thức tự mình rất khiêm hư: “Trong vô lượng pháp môn, tôi chỉ biết được một 

pháp  môn này, chẳng bằng những vị thiện tri thức khác, họ hiểu biết nhiều, 

đều cao  minh  hơn  tôi!”  Tự  mình khiêm  hư, tán thán  người khác.  “Thôi”   là 

đề cao, [ “thôi thắng”  là] đề cao người khác giỏi giang hơn mình, người khác 

đều giỏi hơn tôi. Không có vị nào nói chính ta rất tuyệt vời, những kẻ khác 

đều kém ta! Không có! Tìm một vị như vậy trong năm mươi ba lần tham học 

tìm không ra, vị nào cũng đều khiêm hư. Đối với chỗ này chúng ta phải lưu 

ý, phải chú tâm thấu  hiểu;  nếu  gặp  một  vị thiện tri thức  nào  nào tự  nhận  là 

rất  tuyệt  vời:  “Người  khác  đều  thua  ta,  ta  là  thiện  tri  thức  thật  sự!”  Chắc 

chắn kẻ ấy là giả, chắc chắn không phải là thiện tri thức thật sự. Vì sao vậy? 

Do chẳng tương ứng với pháp! 





Ngũ, chỉ thị hậu hữu. 

五 指 示 後 友。 



(Năm là chỉ bày vị thiện tri thức kế tiếp)  





Nhất  định  phải  giới  thiệu  một  vị  thiện  tri  thức  khác  cho  Thiện  Tài, 

“ông đến đó tham học”, giới thiệu đến nơi đó. Đoạn cuối cùng:  





Luyến đức, lễ từ  

戀 德 禮 辭。 



(Luyến mộ phẩm đức, lễ bái, từ tạ). 





Phần  kinh  văn  này  tuy  rất  ngắn,  những  ý  nghĩa  hết  sức  sâu  rộng. 

 “Luyến đức”  là cảm kích, cảm kích sự dạy bảo của thiện tri thức, thành tựu 

Định - Huệ cho chính mình, đấy là  “luyến đức”. “Lễ từ”  nghĩa là gì? Trọn 

chẳng có nghĩa là “tôi xin phép từ giã Ngài, tôi đi qua đó thưa hỏi”. Khi quý 

vị hiểu như vậy thì quý vị dại lắm, quý vị học Phật si dại rồi! Quý vị chẳng 

học được gì hết! Ý nghĩa chân chánh của  “lễ từ”  như sau: Lễ là cung kính lễ 

bái; Từ là gì? Tôi chẳng học pháp môn này! Tôi biết pháp môn này, tôi hiểu 

rồi,  nhưng  tôi  vẫn  thật  thà  niệm  Phật!  Từ  đầu  đến  cuối  Thiện  Tài  đồng  tử 

thật  thà  niệm  Phật,  một  câu  A  Di  Đà  Phật  niệm  đến  tột  cùng.  Thế  nhưng 

pháp  môn  nào  Ngài  cũng  đều  hiểu,  pháp  môn  nào  cũng  đều  tiếp  xúc,  pháp 

môn  nào  cũng  đều  thưa  hỏi,  thứ  gì  cũng  đều  hiểu,  nhưng  vẫn  như  như bất 

động! Từ trước đến nay không thay đổi ý niệm, tôi muốn học cái này, muốn 

học cái kia, không hề có!  “Luyến đức lễ từ”  có ý vị ấy, có ý nghĩa này! 



Nếu quý vị không đi thưa hỏi, quý vị hiểu biết ít ỏi, trí huệ của quý vị 

không  viên  mãn, công phu trấn định của quý  vị không  hiển  hiện  được. Sau 

khi quý vị tiếp xúc mới biết như như bất động, phân minh rạch ròi, mới hiển 

thị được Định - Huệ chân thật của chính mình. Chính mình vẫn thật thà niệm 

Phật, mãi cho tới khi đến chỗ vị thiện tri thức cuối cùng là Phổ Hiền Bồ Tát, 

mười  đại  nguyện  vương  dẫn  về  Cực  Lạc.  Do  vậy,  Thiện  Tài  đồng  tử  viên 

mãn  thành  Phật  trong  một  đời,  thành  Phật  bằng  cách  nào?  Niệm  A  Di  Đà 

Phật mà thành Phật! Vậy thì năm mươi ba lần tham học có ý nghĩa gì? Năm 

mươi ba lần tham học nhằm dạy bảo quý vị về sinh hoạt thường nhật trước 

khi được vãng sanh. Do vậy, chúng tôi  gọi chung  những điều  này  là  “nghệ 

 thuật  sống  hiện  đại”.   Quý  vị  chưa  vãng  sanh,  quý  vị  vẫn  ở  trong  thế  gian 

này, quý vị vẫn có thân xác này, quý vị vẫn phải mặc áo, ăn cơm, quý vị vẫn 

phải ứng xử với hết thảy, mỗi ngày sáu căn tiếp xúc cảnh giới sáu trần, đấy 

chính là năm mươi ba lần tham học. Tuy tiếp xúc, pháp thế gian, pháp xuất 

thế gian, pháp nào cũng đều có thể tiếp xúc, nhưng trong tâm có chủ tể (tức 

tâm luôn giữ được chủ ý), trong tâm như như bất động, cảnh giới bên ngoài 

rành rẽ phân minh, một câu A Di Đà Phật niệm tới cùng. Đấy gọi là  “ Thiện 

 Tài đồng tử”. 



Quý vị hiểu rõ đạo lý này thì  mới thật sự đạt được Hoa Nghiêm tam-

muội.  Chứ  chẳng  phải  là  bảo  quý  vị  bữa  nay  đến  chỗ  này  nghe  vị  pháp  sư 

này giảng, ngày mai đến chỗ vị thiền sư kia, ngày mốt đi nghe vị thượng sư 

nọ. Quý vị đến các nơi học loạn cào cào thì quý vị chẳng phải là Thiện Tài 

đồng  tử  đâu  nhé!  Do  vậy,  kinh  này  rất  có  ý  vị,  kinh  dạy  chúng  ta  phương 

cách sống như thế nào, dạy chúng ta làm người ra sao, làm thế nào để trong 

đời này, trong xã hội phức tạp này mà xuất thế gian, thật sự thành tựu Định - 

Huệ của chính mình một cách viên mãn lớn lao! Phần tiếp theo ghi:  





Nhi chư văn đa cụ. 

而 諸 文 多 具。 



(Nhưng trong các phần kinh văn đa số đều có đủ cả [sáu khoa])  





“Chư văn”  ở đây là phần kinh văn thuộc năm  mươi ba lần tham học, 

tức là năm mươi ba chương ấy đại đa số đều có đủ cả sáu khoa này, tức là có 

đủ cả sáu đoạn này. 





Cố tổng khoa chi. 

故 總 科 之。  



(Cho nên nêu chung các khoa ra)  





Ở chỗ này đặc biệt giới thiệu [sáu khoa ấy]. 





Tiểu hữu tăng giảm, chí văn đương biện. 

小 有 增 減，至 文 當 辨。 



(Hễ có sai khác đôi chút thì đến phần kinh văn ấy sẽ biện định rõ)  





Cũng có lúc là có thể nhiều hơn một điều hay nhiều hơn một đoạn, mà 

cũng  có  thể  là  ít  hơn  một  đoạn,  nhưng  trường  hợp  ấy  rất  hiếm.  Đại  đa  số 

kinh  văn  đều  có  đầy  đủ  sáu  đoạn  lớn  ấy.  Do  vậy,  nếu  gặp  trường  hợp  đặc 

biệt như thế, đến lúc ấy sẽ lại giải thích. 





Cánh hữu đa phân, đản lục trung biệt nghĩa hựu đa bất cụ, cố bất 

hiển chi.   

更 有 多 分。但 六 中 別 義 又 多 不 具，故 不 顯之。 



(Lại có  người chia  ra  nhiều  hơn,  nhưng  những  nghĩa riêng biệt trong 

sáu phần trên đây đa số lại không có đủ, cho nên không nêu ra). 







Cũng có những vị pháp sư khác chia đoạn này ra rất nhiều đoạn nhỏ; 

nhưng  nói  thật  ra,  hoàn  toàn  chẳng  cần  thiết  cho  lắm.  Cách  chia  thành  sáu 

đoạn  như  thế  này  hết  sức  rõ  ràng,  hết  sức  dễ  hiểu.  Do  vậy,  đại  sư  Thanh 

Lương  bèn  giới  thiệu  ở  đây  trước  khi  giảng  kinh.  Chúng  ta  hiểu  được  mỗi 

đoạn,  [mỗi  đoạn  kinh  văn  tường  thuật]  một  lần  Thiện  Tài  đến  tham  phỏng 

đều có sáu đoạn  này, cho thấy Ngài  là  người rất  ngăn  nắp, rất đúng thứ tự, 

rạch ròi, không loạn xị, phù hợp với tinh thần giới luật. Giới luật là quy củ, 

cách phân đoạn này có quy củ, theo đúng thứ tự. 



Trong  phần  trước,  sau  khi  Văn  Thù  Bồ  Tát  giới  thiệu  tỳ-kheo  Cát 

Tường Vân  với Thiện  Tài đồng tử, dặn  dò Thiện Tài đến  nơi ấy tham  học. 

Cuối  đoạn  kinh  văn  ấy,  đại  sư  Thanh  Lương  nêu  lên  một  câu  hỏi  để  giải 

quyết lòng nghi. Đoạn ấy cũng hết sức quan trọng. Ngài lập ra một đoạn vấn 

đáp:  Văn  Thù  Bồ  Tát  là  vị  trí  huệ  bậc  nhất  trong  hàng  Bồ  Tát,  huống  chi 

Văn Thù là  “thất Phật chi sư” , tức là thầy của bảy vị Phật. Trong số học trò 

của Ngài đã có bảy vị đều thành Phật, trí  huệ của Ngài  làm sao còn có  vấn 

đề  cho  được!  Vì  sao  Ngài  không  dạy  dỗ  Thiện  Tài  đồng  tử  mà  phải  bảo 

Thiện  Tài  đồng  tử  đi  tham  phỏng?  Qua  chỗ  khác  tham  phỏng,  chịu  đựng 

nhọc  nhằn  như  vậy để  làm  gì? Chính  mình dạy bảo sẽ  hay  hơn chứ!  Thiện 

Tài thật sự có năng lực, sẵn đủ khả năng tiếp nhận; vì sao Văn Thù Bồ Tát 

chẳng dạy cho Ngài, lại bảo đi tham phỏng? Quý vị có nghi vấn như thế hay 

chăng?  Quý  vị  thấy  dạy  học  theo  pháp  thế  gian  và  xuất  thế  gian,  đều  bảo 

chúng ta  lúc  mới  học phải  học theo  lời dạy của  một  vị  mà thôi,  thâm  nhập 

một  môn  mà!  Thiện  Tài  tham  dự  pháp  hội  của  ngài  Văn  Thù,  tức  là  [học 

theo] lời dạy của một vị, tiếp nhận lời răn dạy của một vị thầy, đắc Căn Bản 

Trí4! Nếu nói như vậy thì nếu Ngài tự muốn làm Phật hay làm Tổ sẽ thật sự 

có thể làm được. Thế nhưng, nếu muốn hóa độ hết thảy chúng sanh thì phải 

theo như kinh này đã dạy, sau khi  “nhập Trụ”  (chứng các địa vị trong Thập 

Trụ), không gian hoạt động phải là tận hư không, trọn pháp giới, chứ không 

phải chỉ có một nơi này. Bởi lẽ đó, học rộng nghe nhiều là điều tất yếu, cho 

nên bảo quý vị phải đi thăm viếng các nơi. 



Do  vậy,  đại  sư  Thanh  Lương  giải  đáp  nghi  vấn  này  cho  chúng  ta. 

Trong lời giải đáp có mười ý nghĩa: 



1. Ý nghĩa thứ nhất: Nêu ra tổng tướng (tướng trạng chung):  



Nhằm làm gương cho kẻ hậu học. Quả thật, Văn Thù Bồ Tát có đủ khả 

năng  dạy  Thiện  Tài,  vì  sao  bảo  Ngài  đi  tham  học?  Nhằm  làm  gương,  làm 

mẫu,  biểu  diễn  cho  hàng  hậu  học  xem:  Học  sinh  xin  học  hỏi  không  lười 

nhác, dũng  mãnh, tinh tấn, không mệt mỏi, chán ngán. Biểu diễn một chiêu 

ấy  cho  người  đời  sau  xem!  Do  vậy,  phải  tìm  thầy  hỏi  đạo.  Luận  về  phía 

người  làm  thầy thì  đối  với đứa  học trò thật sự đến cầu  học, chắc chắn  thầy 

không tiếc pháp. Chính mình biết được bao nhiêu, đều thật sự dốc hết túi ra. 

Do vậy, [bảo Thiện Tài đi tham học] chính là làm gương cho kẻ làm học trò, 

mà  cũng  là  làm  gương  cho  những  ai  là  thiện  tri  thức  hoặc  là  kẻ  làm  thầy. 

Đấy là ý nghĩa thứ nhất của chuyện bảo Thiện Tài đi tham học, dụng ý ở chỗ 

này! 





2.  Ý nghĩa thứ hai là nhằm hiển thị hạnh duyên thù thắng:  



 “Hạnh”   là  tu  hành.  Thiện  tri  thức  chân  chánh  tu  học,  chân  thật  phản 

tỉnh,  mà  cũng  có  nghĩa  là  các  Ngài  thật  sự thanh  tịnh.  Trong  thời  đức  Thế 

Tôn tại thế, trong Tăng đoàn có nhóm Lục Quần Tỳ Kheo5 mặt dày, phá rối, 

không  nghe  lời. Phật bảo  họ  hướng  về Đông,  họ  ngả sang  Tây; bảo  họ  làm 

lành, họ khư khư làm ác. Suốt ngày từ sáng đến tối chuyên làm chuyện tréo 

ngoe, giống như tạo phản trong Tăng đoàn vậy. Thật ra, những vị này đều là 

Phật hay Bồ Tát thị hiện, bọn họ thật sự thanh tịnh; ngay cả những vị cư sĩ 

tại gia cũng là biểu diễn, điều này là sự thật. Phàm phu chúng ta không biết 

được đâu! 



Ví  như Quán  Vô  Lượng Thọ  Kinh, ai  nấy đều đọc cả  rồi. Vua  A Xà 

Thế giết cha, hại mẹ, đều là Phật, Bồ Tát diễn tuồng, biểu diễn cho chúng ta 

xem, biểu  diễn đấy  nhé!  Làm  những chuyện ác, Ngũ Nghịch,  Thập  Ác đều 

làm  ráo,  về sau  vua  gặp  Kỳ  Bà;  Kỳ Bà  là  đại  thần trợ thủ đắc  lực của  vua. 

Kỳ  Bà  tới  khuyên  vua:   “Từ  cổ  đến  nay,  nghe  nói  có  những  quốc  vương  vì 

 đoạt ngôi vua mà giết cha, chứ chẳng nghe nói có vua nào hại mẹ!”  Ông ta 

nói:  “Nếu bệ hạ hại mẹ thì bệ hạ là kẻ đại nghịch bất đạo, chúng thần không 

 theo  bệ  hạ  nữa!”  Do  vậy,  vua  A  Xà  Thế  nghe  theo  lời  ông  ta  khuyến  cáo; 

sau đấy ông ta dẫn vua đến gặp Thích Ca Mâu Ni Phật, sám hối, sửa lỗi, sau 

này vua học Phật; đều là biểu diễn hết! Mỗi một người đều là chân thật phản 

tỉnh. Chúng ta phải hiểu được điều này, chứ họ không phải thật sự là kẻ ác. 

Chư Phật, Bồ Tát ứng hóa trong thế gian này, hạng phàm phu mắt thịt chúng 

ta làm sao biết được? Họ lại chẳng nói cho quý vị biết: “Ta là vị Bồ Tát nào 

ứng  hóa”.  Chẳng  thể  nào  nói  với  quý  vị  được!  Kẻ  nào  nói  ra  đều  là  giả, 

chẳng phải là thật! Hễ là thật thì tuyệt đối chẳng nói với người khác. Trước 

kia cũng có vị một khi thân phận bị lộ ra bèn tịch ngay, vị ấy chẳng thể trụ 

trong thế  gian  này  nữa! Thân phận bộc lộ  mà  vẫn chẳng tịch,  vẫn  ỷ vào đó 

chẳng tịch, chắc chắn là đồ giả, không có đạo lý ấy đâu! 



 “Tận tàng độ hóa Diệu Nghiêm”  (Giấu thật kín thân phận  để hóa độ 

vua Diệu  Trang Nghiêm),  đây  là  một câu  chuyện  trong kinh Pháp  Hoa, tức 

là một câu chuyện trong phẩm Diệu Trang Nghiêm Vương Bổn Sự, cũng là 

chuyện  Phật,  Bồ  Tát  thị  hiện.  Chớ  nên  thấy  những  chuyện  họ  làm  đều  là 

chuyện  ác,  họ  đều  giả  vờ,  nhằm  biển  diễn  cho  chúng  ta  xem.  Quý  vị  thấy 

người ta làm ác, về sau hồi đầu, hướng thiện, đấy là dụng ý giáo hóa, hết sức 

sâu xa, dạy chúng ta điều gì? Chúng ta là phàm phu, chẳng phải là Phật, Bồ 

Tát tái  lai.  Phật,  Bồ  Tát thị  hiện  như  vậy,  chúng  ta  làm  ác,  tuy  làm  ác  vẫn 

được cứu. Quý vị thấy họ làm ác, cuối cùng họ học Phật vẫn được cứu, vậy 

là ta cũng  được cứu. Chỉ ra  một con đường sáng sủa cho  những  kẻ làm ác! 

Trót làm ác, đừng sợ! Chỉ cần quý vị có thể quay đầu, quay đầu là bờ! 



Đặc  biệt  là  pháp  môn  Tịnh  Độ,  quý  vị  cả  đời  làm  ác,  đến  cuối  cùng 

lâm chung gặp được bạn lành khuyên dạy quý vị, niệm Phật mười niệm đều 

quyết định vãng sanh. Quý vị còn gì để nói nữa đây? Trước kia, khi tôi mới 

học  Phật,  có  người  bàn  nói  trí  huệ  viên  mãn,  thần  thông  rộng  lớn  của  đức 

Phật, chúng  tôi  lập ra  một câu  hỏi  giả thiết: “Nếu kẻ ấy không điều ác  nào 

chẳng  làm,  ngay  lập  tức  phải  đọa  vào  địa  ngục  A  Tỳ  thì  Phật  có  khả  năng 

làm cho kẻ đó lập tức thành Phật được hay không? Nếu Phật không có năng 

lực ấy,  [thì  nói] Phật  vạn đức  vạn  năng  là  giả,  là khen  ngợi đó thôi,  không 

phải là thật!” Hiện thời chúng tôi hiểu được đấy là sự thật, đức Phật thật sự 

có  năng  lực  ấy,  vấn  đề  là  đối  phương  có  chịu  tiếp  nhận  hay  chăng?  Đối 

phương không tiếp nhận, dẫu có năng lực, Phật cũng không có cách nào hết. 

Vấn  đề  là  quý  vị  phải  chịu  tiếp  nhận.  Hiện  thời,  chúng  tôi  đọc  Vô  Lượng 

Thọ  Kinh  đã  hiểu  rõ  rồi,  suốt  đời  làm  ác  đa  đoan,  lâm  chung  bạn  lành 

khuyên  dạy,  lập  tức  tiếp  nhận,  do  một  câu  Phật  hiệu  liền  được  vãng  sanh, 

mới biết trí huệ, đức năng của đức Phật đúng là viên mãn. Do vậy, điều này 

cũng nhằm cảnh cáo chúng ta: Đối với những kẻ làm ác trong thế gian, chớ 

nên  khinh  mạn  họ,  chớ  nên  coi  rẻ  họ,  cũng  có  nhiều  người  lúc  lâm  chung 

gặp được bạn  lành  liền  về  Tây Phương  làm Phật, còn chúng ta  vẫn tiếp tục 

luân hồi trong sáu đường, thua xa họ! 



Do  vậy,  trong  kinh  điển,  Phật,  Bồ  Tát  biểu  diễn  chiêu  này  để  cho 

những kẻ làm ác trông thấy, chứ không phải là dạy quý vị làm ác, lâm chung 

mới quay đầu. Nếu quý vị hiểu như vậy sẽ không vãng sanh được đâu! Đấy 

là quý vị đã hoàn toàn cầu may, lầm mất rồi! Quý vị phải thấu hiểu ý nghĩa 

này. 





3. Điều thứ ba là phá chấp trước: 



Đối  với  thầy  đừng  nên  chấp  trước  quá  mức,  chớ  nên  ỷ  lại  quá  mức.  Ỷ 

vào một vị thầy, ỷ lại quá mức, tức là quý vị đã có phân biệt, có chấp trước 

rồi, lại sai  mất rồi! Như vậy  là dạy quý  vị điều  gì? Chính  mình phải khiêm 

hư,  phải  trống  lòng.  Đến  các  nơi  cầu  học,  ai  cũng  đều  là  bạn  lành,  ai  cũng 

đều  có  thể  thành  tựu  Định  Huệ  cho  quý  vị.  Phá  phân  biệt,  chấp  trước  đấy! 

Đem tấm lòng cung kính thầy của quý vị để đối đãi khắp hết thảy mọi người. 

Do vậy, dụng ý này hết sức tốt đẹp. 





4. Điều thứ tư, phá trừ ngạo mạn: 



Nếu quý vị ở giữa hết thảy đại chúng, trong hết thảy đại chúng có nam, 

nữ, già, trẻ, có hiền, ngu khác  nhau, có  người rất có trí  huệ, cũng có kẻ  rất 

ngu  si.  Quý  vị  đừng  thấy  người  ta  rất  ngu  si.  Người  rất  ngu  si  cũng  có  ưu 

điểm,  cũng  có  những  chỗ  quý  vị  không  thể  bằng  được.  Phá  trừ  thành  kiến 

ngạo  mạn của quý  vị, dùng tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm không thẹn 

để hỏi han [kẻ kém cỏi hơn mình], như vậy mới có thể thực hiện sự  “lễ kính 

 chư Phật”  của Phổ Hiền Bồ Tát, chính mình mới thật sự trọn đủ [sự  “lễ kính 

 chư Phật”  của Phổ Hiền Bồ Tát]. 





5. Ý nghĩa thứ năm là phá trừ chấp trước thiên Không: 



Do có những người căn tánh bậc nhất, sau khi nhập Không giới bèn cảm 

thấy chẳng có gì đáng để mong mỏi nữa, chẳng cần phải cầu nữa! Ở đây, Bồ 

Tát thị hiện, trong sự vô cầu, chúng ta vẫn phải cầu. Ý nghĩa này rất sâu! Bởi 

lẽ,  quý  vị  chấp  vào  Không,  thiên  chấp  vào  một  bên.  Chấp  vào  Có  cũng  là 

lệch  sang  một  bên.  Trong  “vô  sở  cầu”  (không  có  gì  để  mong  cầu),  ta  vẫn 

phải đoạn ác tu thiện, vẫn phải cầu pháp tinh tấn! Hai bên Không và Có đều 

chẳng trụ, hiển thị Trung Đạo Đệ Nhất Nghĩa Đế. Đây chẳng phải là một câu 

nói  xuông,  trong  sinh  hoạt  thường  ngày  vẫn  cứ  y  như  cũ!  Trung  Đạo  Đệ 

Nhất  Nghĩa  Đế  nằm  trong  sinh  hoạt  thường  ngày,  chẳng  hề  tách  rời  cuộc 

sống! 





6.  Ý  nghĩa  thứ  sáu  là  biểu  diễn  cho  chúng  ta  thấy  hết  thảy  mọi 

chuyện đều là tu hành, tu hành ngay nơi Sự: 



Mặc áo, ăn cơm là tu hành, quý vị làm việc mỗi ngày là tu hành, không 

có gì chẳng phải là tu hành! Tu cái hạnh nào? Thập Độ, Thập Nguyện. Mặc 

áo là Thập Độ, Thập Nguyện, ăn cơm cũng là Thập Độ, Thập Nguyện. Quý 

vị phải thấu hiểu chỗ này. Do vậy, đại sư nói:  “Thà là nghe ít mà vẫn có thể 

 chứng nhập. Chứ không phải là nghe nhiều mà chẳng hành, chẳng chứng”.  

Đấy  là  nói  về  tu  hành  chứng  quả.  Nói  đích  xác,  một  môn  là  đủ  rồi.  Nghe 

nhiều,  nhưng  quý  vị  chẳng  thể  hành  nhiều  được,  chẳng  thể  chứng  nhiều 

được thì vẫn vô dụng! 





7. Ý nghĩa thứ bảy là phá [thành kiến] thuyết pháp: 



Vị  thầy  thuyết  pháp  thường  có  thành  kiến  “ta  là  thầy,  ngươi  là  học  trò 

của ta”. Đối với pháp thế gian, điều này không sai, nhưng trong tâm quý vị 

có  ý  niệm  ấy  tức  là  quý  vị  có  phân  biệt,  có  chấp  trước  rồi!  Do  vậy,  bảo 

người ta đi sang nơi khác tham học thì phân biệt, chấp trước ấy sẽ không còn 

nữa. 



8. Ý nghĩa thứ tám là hiển thị tấn tu ở ngay nơi địa vị ấy, biểu diễn 

cho mọi người xem: 



Tu học pháp thế gian hay xuất thế gian đều có thứ tự, chia theo từng loại 

để học, chớ nên học nhảy lớp, cứ tiến dần dần. Mỗi một vị thiện tri thức nhất 

định giới thiệu cho quý vị một vị thiện tri thức kế tiếp, với ý nghĩa nhắc quý 

vị  hãy  dần dần  nâng cao cảnh  giới của chính  mình  hòng tiến bộ, đừng ở  lỳ 

nơi đây. Ở lỳ nơi đây quý vị sẽ chẳng thể tiến bộ được đâu! Do vậy,  “luyến 

 đức lễ từ” , giới thiệu vị thiện tri thức kế tiếp là có dụng ý như vậy. 





9. Ý nghĩa thứ chín là hiển thị Phật pháp sâu rộng vô tận: 



Quý  vị  hầu  hạ,  cung  kính  trọn  khắp  các  thiện  tri  thức,  tham  học  trọn 

khắp cũng chẳng có cách  nào trọn  hết các duyên được, [điều  này] cho thấy 

Phật pháp vừa sâu vừa rộng. Thiện hữu chân thật thì đều tự mình khiêm hư, 

khen  ngợi  người  khác  vượt  trỗi  chính  mình.  Nếu  là  phàm  phu,  khi  trí  huệ 

chưa hiện tiền, làm sao để nhận biết được? 



10.  Trong  điều  cuối cùng,  đại  sư  Thanh  Lương  giảng:  Cho  thấy  rõ 

Thiện Tài và thiện hữu có duyên khế hợp nhau: 



Ý nghĩa này giống như điều thường được các vị cổ đức của Trung Quốc 

nói  tới,  tức  là:   “Sư  tư  đạo  hợp” (Thầy  trò  hợp  đạo).  Thầy  giúp  đỡ  trò,  trò 

cũng giúp đỡ thầy, đôi bên giúp đỡ nhau thành tựu. 

Thiện  Tài  có  năng  lực,  có  nguyện  vọng  đến  cầu  học,  dẫn  khởi  thiện  tri 

thức dạy  dỗ. Thiện tri thức có trí  huệ, có  năng  lực chỉ dạy,  giúp cho  Thiện 

Tài đồng  tử chứng  nhập; do  vậy đôi bên ảnh  hưởng  lẫn  nhau, Năng  và Sở6 

như  một.  Đấy  là  điều  chúng  tôi  thường  hay  nói:   “Giáo học  tương  trưởng”  

(Dạy học làm cho đôi bên cùng  được tăng trưởng). Quý  vị  muốn  thành tựu 

trí  huệ,  quý  vị  phải  có  nhiệt  tâm  dạy  dỗ  người  khác.  Quý  vị  dạy  dỗ  người 

khác thì mới thành tựu trí huệ được. Bình thường giảng kinh cũng giống như 

thế, qua một buổi giảng, trong một tiếng rưỡi ấy, nếu không có ai hỏi, giảng 

xong là coi như hết chuyện, tưởng chừng như rất viên mãn. Nếu có ai nêu ra 

mấy câu hỏi, quả thật là vẫn chưa được viên mãn. Trong ấy vẫn còn có thắc 

mắc, không  nhận biết được!  Hỏi câu ấy  mới  lộ ra, khi không  hỏi thì không 

nghĩ tới. Khi được hỏi, lập tức nghĩ tới; rồi tới khi phân tích, trí huệ liền hiện 

tiền, đấy là giúp đỡ lẫn nhau thành tựu vậy! 

Do vậy, sau khi quý vị đã hiểu rõ thì Thiện Tài và thiện hữu là một chứ 

không  phải  là  hai,  đúng  như  trong  kinh  Hoa  Nghiêm  đã  nói:   “Một  tức  hết 

 thảy, hết thảy chính  là một” . Thiện  Tài  lưu  ý, chiếu theo thứ tự thuận  này, 

đạt  rốt  ráo  viên  mãn  bốn  mươi  mốt  địa  vị.  Không  có  Thiện  Tài  thì  cũng 

không có thiện  hữu.  Không có  thiện  hữu thì cũng chẳng có  Thiện Tài! Nói 

cách khác, không có trò làm sao có thầy? Không có thầy cũng chẳng có trò! 

Quan  hệ thầy  trò nhất định phải  là  xin  học và dạy  học  hỗ tương  mới  thành 

lập được, tách rời một phía thì đôi bên đều không có! Do vậy, mười ý nghĩa 

trên đây không điều nào chẳng nhằm giảng rõ quan hệ thầy trò, giảng rõ mô 

hình dạy học. Chúng ta phải hiểu ý nghĩa sâu xa này. Vì sao Văn Thù Bồ Tát 

chẳng dạy? Có ý nghĩa như vậy đó! 

Cùng  một  đạo  lý  ấy,  chúng  tôi  giảng  kinh  suốt  ba  mươi  bảy,  ba  mươi 

tám  năm; trong quá khứ, khi  lão cư sĩ Hoàng Niệm  Tổ còn sống, chúng tôi 

gặp gỡ mấy lần, cũng thường gởi thư cho nhau. Lão nhân gia khuyên tôi, cụ 

nói: “Ông biết  giảng kinh,  giảng  nhiều  năm  như vậy, không cần phải  giảng 

nữa,  cũng  không  cần  phải  bôn  ba  khắp  nơi.  Ông  hãy  nên  buông  xuống  hết 

thảy để chuyên tâm bồi dưỡng nhân tài”. Cụ nói: “Phật pháp không có người 

kế  tục,  vấn  đề  này  nghiêm  trọng  lắm!”  Vấn  đề  ấy  tôi  nghĩ  người  nào  cũng 

đều  biết,  xuất  gia  hay  tại  gia  cư  sĩ  đều  hiểu  Phật  pháp  không  có  người  kế 

thừa thì làm sao được! Do vậy, cụ dạy tôi, cụ nói: “Trong tuổi già ông có hai 

chuyện [phải lo], một là bồi dưỡng nhân tài, mặt khác là viết sách”. Tôi thưa 

với  cụ,  tôi  nói:  “Tôi  hiểu  chứ,  tôi  biết  chứ,  nhưng  duyên  chưa  chín  muồi!” 

Tôi phát tâm dạy, ai học với tôi? Tôi trọn chẳng thể tìm được người để nói 

như thế  này: “Anh đến  học  với tôi!” có đạo lý ấy  hay chăng? “Cầu học”  là 

đến  để  xin  học,  tôi  đến  đâu  để  tìm  ra  được  người  như  vậy?  Chiêu  sinh  ư? 

Hiện thời có người chiêu sinh; quý vị xem trong kinh điển thì thấy Thích Ca 

Mâu Ni Phật, chư Phật, Bồ Tát, có vị nào chiêu sinh hay chăng? Không có vị 

nào  chiêu  sinh  cả!  Vì  sao  các  Ngài  không  chiêu  sinh?  Luôn  tự  cảm  thấy 

chính mình chưa đúng, làm sao dám chiêu sinh? Vậy thì khi chiêu sinh, tôi 

có mặt  mũi nào nhìn người ta? Người ta tìm đến học, họ tìm đến thì không 

có  cách  nào  hết,  tôi  chỉ  đành  dạy  họ!  Do  vậy,  chiêu  sinh  tức  là  cảm  thấy 

cống cao ngã mạn, tự cho ta là đúng! 



Quý  vị thấy  năm  mươi ba  vị thiện tri  thức  này đều  là do  người  khác 

giới  thiệu  [học  sinh] đến  học,  không  có  vị  nào  tự  tìm  [học  trò]!  Phật  cũng 

không chiêu sinh; quý  vị  đọc Đại  Tạng  Kinh,  Phật chiêu sinh  vào  lúc  nào? 

Chẳng  những  trong  nhà  Phật  không  chiêu  sinh  mà  những  vị  thầy  Trung 

Quốc  thời  cổ  cũng  chẳng  hề  chiêu  sinh.  Chiêu  sinh  là  học  từ  đâu?  Học  từ 

ngoại  quốc;  trong  văn  hóa  Trung  Quốc  không  có  chiêu  sinh.  Quý  vị  chiêu 

sinh,  phát  thiếp  quảng  cáo  ra,  người  ấy  to  gan,  người  ấy  có  nhiều  môn  đại 

học vấn, nhiều đức hạnh lớn lao hay chăng? Ngay cả Thích Ca Mâu Ni Phật, 

Khổng lão phu tử cũng đều chẳng dám chiêu sinh, quý vị cả gan chiêu sinh 

thì có nên hay chăng? Vì tôi hiểu đạo lý này, tôi cũng hy vọng làm như vậy 

[tức là làm như cụ Hoàng đã đề nghị], nhưng duyên chưa chín muồi, không 

có ai đến học; khi tôi đi khắp nơi là đến khắp mọi chỗ nhằm kết pháp duyên 

với người ta. Bởi lẽ, hết thảy duyên của tôi chưa chín muồi, nếu ở một chỗ 

thì ở chỗ  nào đây? Duyên chưa chín  muồi nên đi khắp  nơi kết pháp duyên, 

đợi đến khi nhân duyên chín muồi, tôi nói: “Tôi nhất định làm được!” 



Không ngờ vào đầu năm ngoái, nhóm ông Lý Mộc Nguyên ở Tân Gia 

Ba tổ chức một khóa học bồi dưỡng huấn luyện mời tôi sang dạy. Thỉnh tôi 

sang  dạy,  chuyện  ấy  thì  được,  không  phải  do  tôi  chiêu  sinh.  Ông  ta  đi  tìm 

học  sinh,  mời  tôi  đến  dạy,  như  vậy  thì  được.  Sau  khi  ổn  định,  hiện  thời  có 

không ít đồng tu giúp đỡ tôi, đem những băng ghi âm, băng ghi hình những 

điều tôi đã giảng trong quá khứ, chỉnh lý thành văn tự, nhưng sau khi chỉnh 

lý  xong, tôi  nhất  định phải coi  lại  một  lượt, có nhiều chỗ  không thỏa đáng, 

phải sửa chữa, phải thêm bớt. Coi như vậy xong thì những bài ấy mới được 

xuất bản,  mới có thể  lưu thông.  Hiện thời  những  thứ đăng tải trên  Internet, 

phần  lớn  tôi  đã  xem  qua;  những  gì  tôi  không  đọc  qua,  không  thể  đăng  lên 

Internet, không thể xuất bản được! 



Vì thế, vào lúc tuổi già, tôi chuyên môn làm công tác này, nhưng công 

tác  ấy  cũng  chính  là  nguyện  vọng  của  Quán  Trưởng.  Hai  điều  đầu  trong 

nguyện  vọng  của  Quán  Trưởng  chính  là  do  ý  nghĩa  này.  Bà  ta  mong  tôi 

giảng kinh Hoa Nghiêm, kinh Hoa Nghiêm cần phải được giảng. Trước khi 

bà ta khải thỉnh thì pháp sư Khai Tâm ở Đài Nam [đã thỉnh]; nói chung pháp 

sư  Khai  Tâm  thỉnh  tôi  không  dưới  mười  lượt,  xin  tôi  giảng  Hoa  Nghiêm. 

Đây là một bộ kinh lớn, nhân duyên hy hữu. Lão pháp sư Khai Tâm cũng rất 

khách sáo, cụ nói: “Nếu pháp sư không giảng, sợ rằng sau này sẽ chẳng có ai 

giảng  cả!”  Lời  nói  ấy  đương  nhiên  là  nói  quá  đáng,  cho  thấy  lão  nhân  gia 

khải thỉnh rất chân thành.  Tôi  bèn  nói: “Cơ duyên chín  muồi, tôi  nhất định 

giảng kinh này một lượt, những kinh khác tôi không giảng”. 



Do  vậy,  từ  lần  này  trở  đi,  tôi  dùng  phương  pháp  sau  đây:  Coi  mỗi 

chương như một đơn vị. Sau này tại hải ngoại hoặc trong nước, địa phương 

nào thỉnh tôi giảng kinh, tôi bèn giảng mấy đơn vị, sau đấy mới tổng hợp lại 

thì sẽ thành một bộ kinh Hoa Nghiêm hoàn chỉnh. Chỉ có dùng phương pháp 

này thì mới giảng xong được. Nếu không, theo cách giảng của tôi trong hiện 

thời  để  giảng  bộ  kinh  này,  mỗi  ngày  giảng  một  tiếng  rưỡi,  mỗi  ngày  đều 

giảng không gián đoạn, cũng có thể tạm nghỉ, mỗi một tuần nghỉ một ngày, 

[mỗi tuần] giảng sáu lần, phải  mất bao lâu mới giảng xong? Tôi phỏng tính 

tối thiểu là bảy năm. Giảng mỗi ngày, mỗi tuần giảng sáu ngày, không bỏ dở 

giữa  chừng,  phải  giảng  bảy  năm  mới  có  thể  hoàn  thành.  Kinh  thật  sự  lớn 

quá!  Trong  quá  khứ,  đại  sư  Thanh  Lương  giảng  bộ  kinh  này,  Ngài  cũng 

giảng mỗi năm một lượt, mỗi ngày Ngài giảng tám tiếng; do vậy có thể hoàn 

thành  trong  một  năm.  Hiện  thời,  chúng  tôi  giảng  mỗi  ngày  một  tiếng  rưỡi, 

nếu sáu ngày  muốn  nghỉ  một  ngày thì tối thiểu  là phải bảy  năm  mới có thể 

hoàn thành. Vì thế, đây là chuyện rất khó có, cũng rất hiếm có, tôi mong sẽ 

hoàn  thành  công  tác  này.  Trên  đây  là  phần  giới  thiệu,  chúng  tôi  giảng  đến 

đây thôi. Nay chúng ta xem kinh văn. Trang thứ hai, dòng thứ tư:  





Kim thử Cát Tường Vân tỳ-kheo ký Phát Tâm Trụ, vị duyên Phật 

thập  lực,  nhi  phát  chí  cầu,  khởi  đại  bi  tâm,  hạ  hóa  hàm  thức,  Bi  Trí 

tương đạo, Chủng Trí tương ứng, danh Phát Tâm Trụ. Văn cụ lục đoạn. 

此 吉 祥 雲 比 丘 寄 發 心 住。謂 緣 佛 十 力，而 發 志 求。起 大 

悲 心，下 化 含 識。悲 智 相 導，種 智相 應，名 發 心 住。文 具 六 

段。 



(Nay tỳ-kheo Cát Tường Vân gởi thân nơi địa vị Phát Tâm Trụ, nghĩa 

là duyên theo mười lực của Phật để phát khởi chí hướng mong cầu, khởi tâm 

đại  bi,  dưới  là  hóa  độ  hàm  thức,  Bi  và  Trí  hướng  dẫn  lẫn  nhau,  tương  ứng 

với Chủng Trí thì gọi là Phát Tâm Trụ. Kinh văn có đủ cả sáu đoạn). 





Sáu đoạn này đã được nói trong phần trước. Trước hết phải giới thiệu 

tỳ-kheo Cát  Tường Vân, chúng  tôi  giới thiệu  vị  này.  “Cát  Tường”  theo  lời 

chú giải của ngài Thanh Lương thì phải có đầy đủ bốn đức mới được gọi là 

Cát Tường. Đức thứ nhất là có Định, đức thứ hai là có Phước, đức thứ ba là 

có lòng Bi, đức thứ tư là có Trí. Chính là như ở chỗ này nói Ngài có Định, 

Phước, Bi, Trí, có đầy đủ bốn đức, đương nhiên là Cát Tường (tốt lành). Sau 

chữ  Cát  Tường  dùng  chữ  Vân.  Trong  kinh  Phật  sử  dụng  chữ  Vân  hết  sức 

nhiều. Như trong kinh Địa Tạng nói  “đại viên mãn quang minh vân” ( vầng 

mây  quang  minh  lớn  viên  mãn),  mười  hai  thứ  quang  minh  [được  nói  tới 

trong phẩm Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi] đều dùng chữ Vân để tỷ 

dụ.  Trong  kinh  này,  đại  sư  Thanh  Lương  nói  chữ  Vân  có  bốn  ý  nghĩa:  Ý 

nghĩa thứ nhất là phổ biến, ý nghĩa thứ hai là nhuận trạch, ý nghĩa thứ ba là 

phước  âm  (tiếng  ân  phước),  ý  nghĩa  thứ tư  là  chứa  đựng  mưa,  tức  là  trong 

mây có chứa lượng mưa, có thể tuôn mưa. Bốn cách nói này đều là dựa theo 

Tướng để nói. 



Trong  quá  khứ,  chúng  tôi  đã  giảng  không  ít  lần,  trong  kinh  điển  Đại 

Thừa,  phải  từ  ý  nghĩa  biểu  thị  pháp  để  nói: Mây  biểu  thị  có  Tướng  nhưng 

không có Thể. Điều  này con  người chúng  ta hiện  thời đều  hiểu  rất rõ ràng. 

Hiện  thời, quý  vị đáp phi cơ, bay  lên  tầng  mây, chẳng có  một chút chướng 

ngại  nào. Nhìn từ dưới  lên,  mây đóng thành tầng  rất dầy, nhưng bay tới đó 

rồi,  trọn  chẳng  có  chướng  ngại  gì  hết!  Thể  (bản  thể)  là  không  tịch,  tượng 

trưng cho có Tướng, có tác dụng (Dụng), nhưng Thể không có. Mây biểu thị 

ý nghĩa này! Như vậy thì Cát Tường Vân được nói ở đây cũng nhằm biểu thị 

ý  nghĩa  này.  Định,  Phước,  Bi,  Trí  cũng  là  Tướng  có,  Thể  không,  cho  nên 

dùng Mây để tỷ dụ. 



Vậy  thì  rõ  ràng  vị  này  là  Pháp  Thân  đại  sĩ,  Ngài  đã  vượt  trỗi  mười 

pháp  giới,  đã  chứng  được  Nhất  Chân  pháp  giới,  phá  một  phẩm  vô  minh, 

chứng  một  phần  Pháp  Thân.  Vì  sao  vẫn  gọi  Ngài  là  tỳ-kheo?  Tỳ-kheo  là 

người xuất gia; ở đây dùng chữ  “tỳ-kheo”  nhằm cho biết Ngài là người xuất 

gia.  Ngài  ra  khỏi  cái  nhà  nào?  Nhà  mười  pháp  giới.  Vì  thế,  thông  thường 

chúng ta nói đến “nhà”, người ta thường bảo: Anh rời khỏi cái nhà “cha mẹ, 

vợ  con,  ruộng  nương,  nhà  cửa”.  Không  đúng!  Đấy  là  hình  thức,  không  kể 

tới! Có người nói: “Lục đạo là nhà”. Quý vị rời lìa lục đạo mới tính là xuất 

gia, đấy là xuất gia trong Tiểu Thừa. Xuất gia trong Đại Thừa là thoát khỏi 

mười pháp giới. Như vậy, [xuất gia] ở đây là thoát khỏi mười pháp giới, vừa 

mới  ra  khỏi  mười  pháp  giới,  tuy  là  Pháp  Thân  đại  sĩ,  vẫn  gọi  Ngài  là  tỳ-

kheo. Dùng [chữ tỳ-kheo] theo ý nghĩa này, chứ không phải Ngài thật sự là 

tỳ-kheo. 



 “Ký  phát  tâm  trụ” :  Phát  Tâm  Trụ  là  Sơ  Trụ,  tức  Sơ  Trụ  Bồ  Tát. 

 “Phát”   là  phát  tâm,  tức  phát  Bồ  Đề  tâm.  Do  đây  biết  được  rằng:  Thật  sự 

phát  Bồ Đề tâm,  hễ phát được  Bồ Đề tâm  sẽ thuộc  về địa  vị  này. Chúng ta 

hằng ngày thường nói: “Phát Bồ Đề tâm! Phát Bồ Đề tâm”. Đấy là hô khẩu 

hiệu, vô ích! Một khi thật sự phát Bồ Đề tâm, quý vị liền thoát khỏi tam giới. 

Trong kinh Vô Lượng Thọ, phát Bồ Đề tâm cũng rất quan trọng. Quý vị thấy 

“Tam Bối Vãng Sanh”, trong mỗi một Bối (bậc), đức Phật đều dạy chúng ta: 

 “Phát  Bồ  Đề  tâm,  một  mực  chuyên  niệm” .  Nếu  quý  vị  không  phát  Bồ  Đề 

tâm sẽ không thể thoát lục đạo được, không thể thoát tam giới được! Do vậy, 

nhất  định  phải   “phát  Bồ  Đề  tâm,  một  mực  chuyên  niệm”   nhằm  vãng  sanh 

Tịnh Độ. Bởi lẽ, Tây Phương thế giới cũng là Nhất Chân pháp giới, cho nên 

không  phát  Bồ  Đề  tâm  sẽ  không  thể  đến  được.  Do  đây  hiểu  được  sự  trọng 

yếu của phát Bồ Đề tâm. Trong bốn mươi tám nguyện, nguyện thứ mười tám 

là  “mười niệm ắt  được vãng sanh” ,  nguyện thứ mười chín  là  “phát Bồ Đề 

 tâm”.  Do vậy, hai nguyện này hết sức trọng yếu! 



Nếu  bàn  về  khuôn  mẫu  để  phát  Bồ  Đề  tâm  thì  Đại  Thừa  Khởi  Tín 

Luận là khuôn  mẫu cho kẻ  mới phát tâm. Vì thế gọi là Đại Thừa Khởi Tín. 

“Khởi” có phải là vừa mới bắt đầu hay không? Những lý luận, phương pháp 

được giảng trong Đại Thừa Khởi Tín Luận nếu quý vị đều làm được hết thì 

quý  vị  là  bậc  Phát  Tâm  Trụ  Bồ  Tát.  Lại  thưa  cùng  quý  vị,  những  lý  luận, 

phương pháp được giảng trong kinh Kim Cang nếu quý vị đều làm được hết 

thì cũng là bậc Phát Tâm Trụ Bồ Tát. Trong hết thảy mọi người, hết thảy sự, 

hết thảy vật, quý vị sẽ thật sự thực hiện  “chẳng chấp lấy tướng, như như bất 

 động”.  “Chẳng  chấp  lấy  tướng”   là  bên  ngoài  đều  buông  xuống  hết,  chẳng 

chấp  trước  mảy  may  nào.  Trong  tâm  tự  tại,  “như  như  bất  động” ,  biết  hết 

thảy pháp là mộng, huyễn, bọt, bóng, như sương, cũng giống như ánh chớp. 

Đấy chính là quý vị đã hiểu rõ, thấu suốt chân tướng của hết thảy pháp. Địa 

vị nào vậy? Phát Tâm Trụ Bồ Tát đấy! 



Còn  có  những  vị  đồng  tu  ưa  thích  kinh  Lăng  Nghiêm,  còn  có  người 

yêu  cầu  tôi  giảng  kinh  Lăng  Nghiêm.  Hiện  tại  tôi  không  giảng  Lăng 

Nghiêm,  chứ  trong  quá  khứ  tôi  đã  giảng  nhiều  lần.  Hai  mươi  lăm  chương 

Viên Thông trong kinh Lăng Nghiêm chính là sự biểu diễn của hai mươi lăm 

vị  Bồ  Tát, các Ngài đều  là Phát Tâm Trụ. Vì thế trong kinh  Lăng Nghiêm, 

Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát cũng  là  Phát  Tâm  Trụ,  tức  Sơ  Trụ  Bồ  Tát;  Đại  Thế 

Chí  Bồ  Tát  cũng  là  Sơ  Trụ  Bồ  Tát.  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  có  ba  bộ  kinh: 

Trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  Ngài  là  Đệ  Thất  Hồi  Hướng  Bồ  Tát; trong  phẩm 

Phổ  Môn  kinh  Pháp  Hoa,  Ngài  là  Đẳng  Giác  Bồ  Tát;  trong  hội  Lăng 

Nghiêm, Ngài là Sơ Trụ Bồ Tát. Như vậy là địa vị của Quán Thế Âm Bồ Tát 

[trong  mỗi  kinh]  khác  nhau,  công  phu  tu  hành  có  cạn  hay  sâu  khác  nhau. 

Đấy chính là điều chúng ta phải biết. Do vậy, Ngài là bậc  “gởi thân nơi Phát 

 Tâm Trụ”.   



Tiếp đó là lời giải thích, thế nào là Phát Tâm Trụ?  “Duyên Phật thập 

 lực” : Ở đây chúng tôi lược bớt, không cần giảng cặn kẽ về mười loại lực của 

đức Phật.  Khi  giảng cặn kẽ sẽ phải tốn thời  gian rất  lâu. Trong quá khứ tôi 

đã giảng [Thập Lực] rất nhiều lần; nếu chưa hiểu rõ, hãy tra trong Phật Học 

Từ Điển và sách Giáo Thừa Pháp Số đều có. Nơi quả địa Như Lai có mười 

thứ  năng  lực thù thắng, Bồ  Tát đều chẳng  bằng được; Nhị  Thừa, phàm phu 

hoàn toàn không có.  Bồ Tát cũng có  mười lực, danh  xưng  giống  như mười 

lực của Như Lai, nhưng cảnh giới, công phu chẳng sánh bằng Phật. Vì vậy, 

nói:   “Duyên  Phật  thập  lực,  nhi  phát  chí  cầu”.   Đây  chính  là  phát  nguyện 

mong làm Phật, giống như bên Thiền Tông, Lục Tổ đại sư đã kể trong Đàn 

Kinh: Ngài đến núi Hoàng Mai tham lễ Ngũ Tổ, Ngũ Tổ hỏi Ngài: “Ông đến 

làm  gì?”  Ngài  thưa:   “Con  đến  làm  Phật”.   Ngài  muốn  đến  làm  Phật,  chí 

hướng ấy rất  lớn!  Quý  vị thấy  mọi  người  đến đây, quý  vị  hỏi: “Các vị đến 

đây  làm  gì?” “Tôi đến để tiêu  tai, tôi đến  làm  một chút công đức”. Họ  đến 

làm những chuyện đó. Chúng tôi chưa hề nghe nói có một ai muốn đến làm 

Phật cả!  Chưa từng  nghe  nói tới! Quý  vị  đều không có  ý  niệm ấy,  làm sao 

quý vị có thể làm Phật cho được? Chí hướng quan trọng lắm! Bởi vậy, Lục 

Tổ mới có thể thành tựu, mở miệng ra đã khác hẳn kẻ khác, Ngài muốn làm 

Phật!  “Nhi phát chí cầu”  (Bèn phát  khởi  chí  hướng  mong cầu), phát ra cái 

tâm ấy, Ngài thật sự có cái tâm ấy, thật sự có sự hành trì ấy. 



 “Khởi đại bi tâm, hạ hóa hàm thức” : Ngài thật sự có thể thượng cầu, 

hạ hóa. Quý vị thấy trong thời ấy, tuy Lục Tổ còn chưa xuống tóc, vẫn còn 

mang thân phận cư sĩ, tuổi lại còn rất trẻ. Khi Ngũ Tổ truyền y bát cho Ngài, 

Ngài chỉ mới hai mươi bốn tuổi. Người ta cầu đạo với Ngài, Ngài đều giảng 

rõ tường tận cho người ta, không bỏn xẻn một chút pháp nào! Vì thế, chúng 

ta quan sát cặn kẽ sự hành trì, phát tâm của Ngài sẽ thấy những điều ấy đều 

phù hợp với những điều được giảng trong kinh. 



 “Bi  Trí  tương  đạo”   (Bi  và  Trí  hướng  dẫn  lẫn  nhau),  Bi  khơi  gợi  trí 

huệ, trí huệ mở rộng tâm đại bi.  “Chủng Trí tương ứng” : Chủng Trí là Nhất 

Thiết Chủng Trí, là trí huệ nơi quả địa Như Lai, là trí huệ tương ứng với Bát 

Nhã sẵn có trong tự tánh. Trí huệ ấy thường hiện tiền, giống như Lục Tổ đã 

nói. Ngài thưa với Ngũ Tổ:  “Trong tâm đệ tử thường sanh trí huệ”.  Thường 

sanh trí huệ như vậy chính là  “Bi Trí tương đạo, Chủng Trí tương ứng”.  Địa 

vị ấy chính là Phát Tâm Trụ, là hình trạng Sơ Phát Tâm, tướng ấy tốt lành. 

Quý  vị  phải  hiểu  rằng:  Trong  tâm  thường  sanh  trí  huệ  tức  là  chẳng  sanh 

phiền não, cái tâm này của chúng ta suốt ngày từ sáng đến tối khởi tâm động 

niệm  toàn  là  gì?  Vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  không  có  trí  huệ.  Nếu 

quý vị suốt ngày từ sáng đến tối vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thảy đều 

không có thì tâm quý vị thường sanh trí huệ, sẽ có tương ứng. 



Nếu  chúng  ta  hiểu  được  đạo  lý  này  thì  chân  tướng  sự  thật  cũng  dần 

dần  hiểu  được  mấy  phần,  vấn  đề  là  chúng  ta  có  thật  sự  muốn  làm  hay 

không?  Vì  sao  chẳng  làm  được?  Quý  vị  quá  coi  trọng  thế  duyên  (duyên 

trong  cõi  đời),  quý  vị  không  biết  hết  thảy  pháp  thế  gian  hay  xuất  thế  gian 

đều  là  mộng,  huyễn,  bọt,  bóng,  quý  vị  không  biết!  Nếu  quý  vị  hiểu  được 

rằng:  Nói   “hết  thảy  pháp  đều  là  mộng,  huyễn,  bọt,  bóng,  như  sương,  cũng 

 giống như tia chớp”  là nói thời gian tồn tại ngắn ngủi, tạm thời. Nếu quý vị 

thấy thấu suốt được chân tướng sự thật ấy, lẽ nào chẳng bỏ được? Tự nhiên 

sẽ buông xuống, buông xuống những gì? Buông xuống hết thảy vọng tưởng, 

phân  biệt, chấp trước; sau đấy quý  vị sẽ sanh trí  huệ, quý  vị  vượt thoát  lục 

đạo, vượt thoát mười pháp giới. Sau khi đã vượt thoát, không gian hoạt động 

của  quý  vị  sẽ  là  tận  hư  không,  trọn  pháp  giới.  Phải  tích  cực  học!  Quý  vị 

buông xuống một phần, được tự tại một phần; buông xuống hai phần, được 

tự tại hai phần. Quý vị không chịu buông xuống, đấy gọi là nghiệp chướng; 

nếu nói khó nghe hơn thì sự thật đều là tội nghiệp. Tội nghiệp đấy! 



Quý  vị  có  tiền,  có  tiền  nhưng  không  buông  xuống  được,  hễ  buông 

xuống  không  được  thì  sẽ  là  tội  nghiệp.  Tôi  có  tiền  cất  trong  ngân  hàng, 

không buông xuống, tôi tạo tội gì? Bao nhiêu người khốn khổ trong thế gian 

thiếu hụt tiền bạc, quý vị không bố thí, quý vị chẳng tạo tội nghiệp thì ai tạo 

tội  nghiệp  đây?  Vậy  là  quý  vị  tạo  tội  nghiệp.  Người  ta  thường  không  hiểu 

được  điều  này,  cứ  cho  là  không  có  tội  lỗi.  Tương  lai,  sau  khi  chết  đến  chỗ 

vua Diêm La tra xét, mỗi một điều bày ra cho quý vị thấy, lúc ấy quý vị có 

hối hận đã không kịp nữa rồi! Vì thế, điều gì cũng phải xả, có xả mới có thể 

đạt  được.  Quý  vị  xem  đó,  Cát  Tường  Vân  biết  xả,  nên  Ngài  đạt  được  gì? 

Ngài đắc Phát Tâm Trụ, Ngài đạt được điều này. Ngài đạt được, Ngài vượt 

khỏi mười pháp giới, Ngài đạt được điều ấy. Do vậy, sau khi xả nhất định có 

đạt được, bỏ nhiều, được nhiều, chẳng thể nghĩ bàn! Phật xả sạch sành sanh; 

vì thế Ngài đạt được viên  mãn! Đẳng Giác Bồ Tát vẫn còn  một phẩm Sanh 

Tướng Vô Minh7 chưa  thể bỏ  được,  nên Ngài  vẫn chưa đạt được  viên  mãn 

như  Phật.  Nếu  bỏ  được  một  phẩm  Sanh  Tướng  Vô  Minh  ấy,  Ngài  sẽ  viên 

mãn, Ngài sẽ đạt được viên mãn. Do vậy, phải nhớ kỹ  “xả đắc”.   



Gần như là sau khi tôi thấy được điều ấy, tôi cho khắc cái ấn chương 

(huy hiệu) này. Tôi khắc ở Tân Gia Ba, khắc chữ  “xả đắc”  rồi phóng to lên, 

bọn họ đem in, đặt ở ngoài [giảng đường] để tặng [cho  mọi người]. Quý vị 

cầm về nhà xem, thường xuyên xem tới, phải xả, hễ xả sẽ đạt được. Nếu quý 

vị không xả thì hỏng bét! Không xả thì lục đạo luân hồi không ra được đâu, 

có  tội  thì  phải  chịu  mà!  Vì  thế,  phải  xả,  đem  những  thứ ấy  bỏ  hết  đi,  nhất 

tâm  chuyên  niệm  A  Di  Đà  Phật  thì  quý  vị  liền  đạt  được  Tây  Phương  Cực 

Lạc thế giới. Quý vị  muốn ở nơi này để làm gì? Nói thật ra, cho tôi trọn cả 

thế  giới,  tôi  cũng  không  ham.  Mời  tôi  lên  cõi  trời  Đại  Phạm  làm  thiên 

vương, tôi cũng chẳng làm. Tôi biết nơi đó là chỗ lừa gạt, là hầm bẫy; quyết 

định  muốn  tới  thế  giới  Cực  Lạc,  tới  thế  giới  Cực  Lạc  để  thành  tựu.  So  với 

năm  mươi  ba  lần  tham  học  càng  thù  thắng  hơn,  không  có  cách  gì  so  sánh 

được! [Ngài Thanh Lương] giới thiệu về Phát Tâm Trụ [như vậy].  “Văn cụ 

 lục đoạn”  (Kinh văn có đầy đủ sáu đoạn): Trong phần kinh văn tiếp theo của 

chương  này, có đủ cả sáu đoạn  lớn  như phần trên đã  nói. Mỗi  một chương 

đều theo cách chia đoạn này. Hôm nay thời gian đã hết rồi, chúng tôi giảng 

tới đây. 



---o0o--- 

Tập thứ hai  (12-03-02) 





Xin mở quyển kinh, trang thứ hai, dòng thứ sáu. Xin đọc kinh văn:  





 Nhĩ  thời  Thiện  Tài  đồng  tử  tiệm  thứ  Nam  hành,  vãng  Thắng  Lạc 

 quốc, đăng Diệu Phong sơn. Ư kỳ sơn thượng, Đông, Tây, Nam, Bắc, tứ 

 duy,  thượng,  hạ,  châu  biến  cầu  mịch,  kinh  vu  thất  nhật,  cánh  bất  năng 

 kiến.  Do  vị  cần  cầu  thiện  tri  thức  cố,  quyên  xả  thân  mạng,  vô  cơ  khát 

 tưởng, chánh niệm quán sát, tâm an vô thoái. 

爾 時 善 財 童 子 漸 次 南 行，往 勝 樂 國，登 妙 峰 山。於 其 山 

上，東  西  南  北，四  維  上  下，周  遍  求覓。經  于  七  日，竟  不  能 

見。由  為  勤  求  善  知  識  故，捐  捨  身  命，無  飢  渴  想，正  念  觀 

察，心 安 無 退。 



(Lúc  bấy  giờ, Thiện  Tài đồng tử theo thứ tự đi dần  về  phương Nam, 

tới nước Thắng Lạc, lên núi Diệu Phong. Ở trên núi, tìm tòi trọn khắp Đông, 

Tây,  Nam,  Bắc,  bốn  phương  bàng,  trên,  dưới  trải  qua  bảy  ngày,  vẫn  chẳng 

thể thấy [tỳ-kheo Cát Tường Vân]. Do vì siêng cầu thiện tri thức, lìa bỏ thân 

mạng  nên  không  có  ý  tưởng  đói  khát,  chánh  niệm  quán  sát,  tâm  yên  ổn, 

không lui sụt). 





Đây  là  một tiểu đoạn.  “Nhĩ thời”  chỉ cho  lúc  Thiện  Tài đồng  tử  mới 

đến đạo tràng của tỳ-kheo Cát Tường Vân. Trong lời chú giải, đại sư Thanh 

Lương dạy chúng ta đoạn thứ nhất là:  



Y giáo thú cầu. 

依 教 趣 求。 

(Vâng theo lời dạy, đi tới nơi ấy, tìm cầu)  







Thông  thường  trong  tình  huống  này,  kinh  văn  thường  có  đoạn  ghi 

Thiện Tài đồng tử nghĩ đến lời chỉ dạy, dạy bảo của vị thiện tri thức trước, 

rồi mới đến đoạn này8. 





Thú cầu hậu hữu. 

  

趣 求 後 友。 



(Đến nơi đó, tìm cầu vị thiện hữu kế tiếp)  





Ở chỗ  này,  kinh  văn thiếu  một  tiểu đoạn,  chỉ có   “thú cầu hậu hữu”,  

không có [đoạn sau đây]:  





Niệm tiền hữu giáo. 

念 前 友 教。 



(Nghĩ đến lời dạy của vị thiện hữu trước)  





Không có phần văn tự này. Ý đại sư cho rằng:  





Kim lược vô sơ nghĩa, hoặc tiền vị nhập vị, cố bất thuyết nhĩ. 

  

今 略 無 初 義。或 前 未 入 位，故 不 說 耳。 



(Nay lược đi vì không có nghĩa trước, hoặc vị thiện tri thức trong phần 

trước chưa chứng nhập địa vị nên không nói tới)  





Cách giải thích này cũng rất có lý. Giống như đi học, người ấy chẳng 

hề  có  học  vị.  Giống  như  hiện  thời  chúng  ta  đi  học,  ở  Trung  Học  không  có 

học  vị,  đến  Đại  Học  mới  có  học  vị.  Trong  pháp  hội  của  Văn  Thù  Bồ  Tát, 

trong  hội  Thập  Tín  ấy  không  có  học  vị.  Đến  Trụ  địa  (những  địa  vị  thuộc 

Thập  Trụ)  mới  có  địa  vị,  mới  có  học  vị.  Vì  thế  không  nói  tới  [pháp  của  vị 

thiện tri thức trong phần trước]. Từ đây trở đi, nói chung kinh văn đều có ý 

nghĩa này. Thế nhưng chúng ta thấy kinh văn đều luôn nói  “Thiện Tài đồng 

 tử tiệm thứ Nam hành” , phải hiểu rõ ý nghĩa này. Nói  “tiệm thứ Nam hành”  

là kinh văn đã nêu chung, qua bản chú giải này, quý vị có thể thấy:  





Tổng hiển Gia Hạnh. 

總 顯 加 行。 



(Đều nhằm chỉ rõ Gia Hạnh) 





Phương  Nam  tượng  trưng  cho  quang  minh,  trong  phần  trước  tôi  đã 

thưa với các vị rồi. Vâng theo lời Văn Thù Bồ Tát chỉ dạy, Thiện Tài đi tới 

nước Thắng Lạc. Nước Thắng Lạc này cũng chẳng phải là thật sự có một nơi 

như  vậy,  hoàn  toàn  nhằm  biểu  thị  pháp.  Trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  ý  nghĩa 

biểu  thị  pháp  hết  sức  nhiều,  rất  sâu,  rất  rộng!  Nhất  định  phải  chú  tâm  thấu 

hiểu điều này.  “Thắng”  là thù thắng,  “Lạc”  là sung sướng, ngụ ý: Địa vị Sơ 

Trụ so với hàng Thập Tín Bồ Tát vui sướng thù thắng hơn rất nhiều. Do vậy, 

gọi là nước Thắng Lạc, ý nghĩa là như vậy đó. 



 “Đăng Diệu  Phong sơn”   (Lên  núi Diệu  Phong): Núi  này cũng  nhằm 

biểu  thị  pháp,  chứ  không  nhất  định  là  thật  sự  có  quả  núi  ấy.  Núi  có  hai  ý 

nghĩa:  



1. Ý nghĩa thứ nhất, biểu hiện tịch tĩnh, bất động, ngụ ý: Người tu học 

khế nhập cảnh giới này, sáu căn tiếp xúc sáu trần bên ngoài có thể “như như 

bất  động”.  Tâm  vị  ấy  định  như  núi,  giống  như  một  quả  núi,  dùng  ý  nghĩa 

này. 



2.  Ý  nghĩa  thứ  hai  là  núi  cao.  Ở  trên  đỉnh  núi  là  lên  cao,  nhìn  ra  xa, 

chỗ rất xa quý vị đều thấy được. Điều này biểu thị chứng đắc địa vị Sơ Trụ, 

trí huệ mở mang. Phần trên có nói  “mở mang trí huệ trong tự tánh”.  Do vậy, 

đối với vạn sự, vạn vật, nhất định người ấy (tức người chứng địa vị Sơ Trụ) 

quán  sát  thù  thắng  hơn  Thập  Tín  Bồ  Tát rất  nhiều.  Do  vậy,  dùng  núi  để  tỷ 

dụ, đều là tỷ dụ công đức Định - Huệ của Sơ Trụ Bồ Tát vượt trỗi hàng Thập 

Tín  Bồ Tát.  Thập Tín  không có địa  vị,  nguyên  nhân  là trong  Tín  vị  thường 

có thoái chuyển, tiến tiến, lùi lùi. Nhập Sơ Trụ sẽ không lùi nữa. 



Trong Tịnh Tông chúng ta nói tới ba thứ Bất Thoái (Tam Bất Thoái). 

Nói thật ra, các vị Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo đều chứng đắc ba thứ Bất 

Thoái  này,  chứ  không  chỉ  là  Vị  Bất  Thoái!  Trong  phần  trước  chúng  tôi  đã 

giải thích rồi, Vị Bất Thoái là tỷ dụ. Chứ trên thực tế, các vị ấy là Hạnh Bất 

Thoái và Niệm Bất Thoái. Niệm ấy là niệm niệm lưu nhập biển Tát Bà Nhã. 

Tuy chứng được ba thứ Bất Thoái, nhưng chưa hoàn toàn viên mãn. Quý vị 

nhất định phải hiểu ý nghĩa này. Trong bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại 

sĩ, ai chứng được viên mãn ba thứ Bất Thoái? Theo cách nói thông thường là 

Pháp  Vân  Địa  Bồ  Tát,  tức  Thập  Địa,  tức  Bồ  Tát  thuộc  về  địa  vị  thứ  mười 

trong Thập Địa, tu trọn ba đại A Tăng Kỳ kiếp, mới gọi là Viên. Từ Cửu Địa 

đến  Thập Địa còn chưa Viên, còn  thiếu  một phần. Do vậy,  viên chứng tam 

Bất  Thoái  là  Tịnh  Độ.  Vãng  sanh  Tịnh  Độ,  dẫu  cho  là  Hạ  Hạ  phẩm  vãng 

sanh trong Phàm Thánh Đồng Cư Độ, hễ sanh về Tây Phương Cực Lạc thế 

giới, đều là viên chứng ba thứ Bất Thoái. Vì thế, quý vị  mới biết bốn mươi 

mốt địa  vị Pháp  Thân đại sĩ  trong kinh  Hoa Nghiêm  chẳng thể  bằng  người 

vãng sanh Tịnh Độ. Nhất định phải biết điều này thì mới thấy rõ được Tịnh 

Độ thù thắng khôn sánh. Nếu hiểu rõ đạo lý này, hiểu rõ chân tướng sự thật 

này,  nói  thật  ra,  điều  gì  quý  vị  cũng  buông  xuống  được,  suốt  ngày  từ sáng 

đến tối một câu A Di Đà Phật là đủ rồi, đâu cần phải lăng xăng nơi bộ kinh 

Hoa Nghiêm lớn như thế này nữa! Tịnh Độ thật sự thù thắng khôn sánh. Quý 

vị  không  đọc  Hoa  Nghiêm  không  biết  Niệm  Phật  thù  thắng,  đọc  Hoa 

Nghiêm xong mới biết Niệm Phật là thù thắng. 

Như vậy  là  Thiện Tài đến  núi  này, đến  núi Diệu  Phong, đến  nơi đi tìm 

thiện hữu, tức là đi tìm tỳ-kheo Cát Tường Vân. Ngài tìm suốt bảy ngày, tìm 

không ra. Tuy bảy ngày không gặp được, Ngài trọn chẳng ngã lòng.  “Vị cần 

 cầu thiện tri  thức cố, quyên xả thân mạng, vô cơ khát tưởng”  (Do  vì siêng 

cầu thiện tri thức, lìa bỏ thân mạng nên không có ý tưởng đói khát). Ba câu 

này dạy chúng ta thái độ cầu  học, phải  nên có thái độ tới cầu  học  như vậy. 

 “Chánh niệm quán sát, tâm an vô thoái”  (Chánh niệm quán sát, tâm yên ổn, 

không lui sụt). Chúng ta xem lời giải thích của đại sư Thanh Lương từ trang 

thứ ba trở đi. Mọi người hãy giở qua, từ trang thứ ba, ta đọc thấy:  



Kiến tâm trắc vị, cố viết đăng sơn. 

見 心 陟 位，故 曰 登 山。 

(Thấy tâm, đạt đến địa vị, nên gọi là “lên núi”)  



Ý  nghĩa  biểu  thị  thật  sự  của   “đăng sơn”   không  phải  là  bảo  quý  vị  trèo 

núi.  “Kiến tâm”  là minh tâm kiến tánh như trong nhà Thiền hay nói. Thiền 

Tông  nói   “minh  tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh  thành  Phật” ;  kiến  tánh  là  thành 

Phật  rồi.  Ở  chỗ  này  chính  là  Sơ  Trụ  Bồ  Tát,  tức  Sơ  Trụ  Bồ  Tát  đã  thành 

Phật.  Đây  là  chân  Phật,  không  phải  là  giả  Phật,  kiến  tánh  sẽ  thành  Phật. 

Trong phẩm Phổ Môn có nói Bồ Tát muốn sang thế giới ở phương khác để 

giáo hóa chúng sanh, hễ nên dùng thân Phật để độ được, Ngài liền hiện thân 

Phật để thuyết pháp. Sơ Trụ Bồ Tát có năng lực hiện thân Phật. Quý vị niệm 

Vô Lượng Thọ Kinh rất thuần thục, trong phẩm thứ hai của Vô Lượng Thọ 

Kinh [đoạn nói về] Bồ Tát hoằng nguyện độ sanh, trong các thứ thị hiện đã 

nêu  ra  một  thí  dụ,  tức   “tám  tướng  thành  đạo”.  “Tám  tướng  thành  đạo”  là 

hạng người nào? Bậc Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo đã có năng lực này, có 

tư cách thị hiện tám tướng thành đạo. Gặp được kẻ có duyên phận, đáng nên 

dùng  thân Phật để độ được bèn thị  hiện tám tướng thành đạo. Đấy chính  là 

 “kiến tâm, trắc vị” (thấy được tâm, đạt đến địa vị), dùng chuyện lên núi để 

tỷ dụ. 



Trí giám vị hạnh, vi biến quán sát. 

智 鑒 位 行，為 遍 觀 察。 

(Trí soi thấu địa vị và hạnh, đấy là “quán sát trọn khắp”)  



Ngài ở trên núi, Ngài muốn tìm kiếm thiện tri thức, quán sát bốn phía. Ý 

nghĩa  của  chữ   “quán  sát”   chính  là  [vận  dụng] trí  huệ  của  Ngài,  trí  huệ  có 

[khả  năng]  chiếu  soi.  Chữ   “kiến”   ở  đây  có  nghĩa  là   “chiếu” ,  tức   “chiếu 

 kiến” (soi thấy). Năm  mươi  mốt địa  vị của Bồ Tát từ Sơ Phát Tâm đến khi 

viên  mãn  thành  Phật,  Ngài  đều  thấy  rõ  ràng,  rành  mạch.  Đấy  chính  là  ý 

nghĩa của chữ  “biến quán sát”. 



Tình hoài đắc chỉ, danh vi tầm cầu. 

情 懷 得 旨，名 為 尋 求。 

(Lòng mong lãnh hội tông chỉ thì gọi là “tầm cầu”)  



Ý nghĩa của việc Ngài tìm cầu thiện tri thức là ở chỗ này.  “Chỉ”  là tông 

chỉ. Tông chỉ là Tánh Đức, trong Tánh Đức sẵn có đức năng, trí huệ. Do đây 

biết rằng: Phật pháp xưng là nội học, “nội” là hướng đến tự tánh để tìm cầu, 

chứ  không  bảo  quý  vị  cầu  pháp  ngoài  tâm.  Trong  kinh  Đại  Thừa,  Phật  gọi 

cầu  pháp  ngoài  tâm  là  ngoại  đạo.  Vì  thế,  chữ   “ngoại  đạo”   không  phải  là 

khinh  thường  người ta, cũng không phải  là chửi  người ta. Ngoại đạo là cầu 

pháp ở ngoài tâm thì gọi là ngoại đạo;  mang ý nghĩa phân biệt với nội học. 

Từ Sơ Trụ trở đi đều là tìm cầu trong tâm tánh, tuyệt đối chẳng phải là tìm 

cầu nơi cảnh giới, không thể được! Tiếp xúc cảnh giới thì sẽ từ nơi cảnh giới 

mà quay đầu, cầu nơi tự tánh. Giống như trong hội Lăng Nghiêm, Quán Thế 

Âm  Bồ  Tát  đã  dạy  chúng  ta,  Ngài  bảo  phương  pháp  tu  hành  của  Ngài  là 

 “phản văn văn tự tánh, tánh  thành vô  thượng đạo”   (Xoay cái Nghe trở  lại 

nghe  nơi  tự  tánh,  tánh  trở  thành  vô  thượng  đạo).  Bồ  Tát  mắt  thấy  sắc,  tai 

nghe  tiếng,  sáu  căn  đều  đụng  chạm  cảnh  giới  bên  ngoài,  nhưng  Ngài  dụng 

tâm, Ngài trông thấy bên ngoài bèn có thể hồi quang phản chiếu, Ngài có thể 

quay  về  nơi  tự tánh.  Đấy  là  công  phu  tuyệt  vời  của  Ngài.  Ngài  chẳng  nắm 

níu cảnh bên ngoài, Ngài hướng vào bên trong để quán chiếu. Quán Thế Âm 

Bồ  Tát  tu  hành  thành  tựu  là  do  dùng  phương  pháp  này,  “phản  văn  văn  tự 

 tánh, tánh thành vô thượng đạo”.   “Tầm cầu”  có  nghĩa  là “lòng  mong  lãnh 

hội được tông chỉ”. 



Thất Giác Trợ đạo, vân kinh thất nhật. 

七 覺 助 道，云 經 七 日。 

(Thất Giác Trợ đạo gọi là “qua bảy ngày”)  



Trải qua bảy ngày, Ngài không thấy được [vị thiện tri thức]. Con số bảy 

ấy biểu thị Thất Giác Chi trong ba mươi bảy đạo phẩm. Nói chung, ba mươi 

bảy đạo phẩm  được chia thành bảy khoa,  tức  là bảy  loại  lớn. Ở đây  là  loại 

thứ sáu, tức là Thất Bồ Đề Phần. Loại thứ tám là Bát Thánh Đạo. Ở đây, bảy 

ngày tượng trưng cho Thất Giác Chi. Thất Giác Chi trợ đạo nên nói là  “bảy 

 ngày”. 



Pháp vô sở đắc, vi cánh bất kiến. 

法 無 所 得，為 竟 不 見。 

(Không có pháp nào để đắc, là “trọn chẳng thấy”)  



Thấy được hay không? Quyết định không thấy được. Nếu thấy được thì 

đâu  phải  là  tâm  tánh!  Tâm  tánh  không  có  dấu  vết,  hình  tượng.  Không  thấy 

chính là chân chánh thấy được. Nếu quý vị thật sự có thấy thì quý vị đã sai 

rồi.  “Không có pháp nào để được”  thì gọi là  “chẳng thấy”. 



 Yếu tu vong hoài, vi tuyệt chư tưởng. 

要 須 忘 懷，為 絕 諸 想。 

(Cần phải bỏ những điều ôm giữ là “dứt tuyệt các điều suy tưởng”) 



Từ  đây  trở  đi  [kinh  văn] đều  dạy  chúng  ta  về  phương  pháp  dụng  công. 

Bởi  vậy,  đọc  Hoa  Nghiêm  hết  sức  khó  khăn;  nếu  chẳng  hiểu  được  những 

nghĩa  bao  hàm  trong  ấy,  tức  là  như  người  ta  thường  nói  [nghe  được]  “âm 

thanh nằm ngoài dây đàn”, quý vị đọc kinh Hoa Nghiêm như đọc tiểu thuyết 

hoặc đọc chuyện cổ tích, tưởng là Thiện Tài đồng tử thật sự trèo lên núi tìm 

kiếm  thiện  tri  thức.  Đâu  biết  rằng  trong  từng  câu  từng  chữ  đều  chứa  đựng 

nhiều  ý  nghĩa  trong  ấy,  làm  sao  quý  vị  hiểu  được?  Bởi  vậy,  kinh  Hoa 

Nghiêm khó khăn là ở chỗ này.  “Nếu không có ai giảng Phật pháp, dẫu có 

 trí vẫn chẳng thể hiểu được” . Quý vị đã hiểu lầm ý nghĩa, thuận theo vọng 

tưởng của chính mình để suy tưởng kinh văn, hoàn toàn lầm mất rồi! 



Tịch bất thất chiếu, vi chánh quán sát. 

寂 不 失 照，為 正 觀 察。 

(Vắng  lặng  nhưng  chẳng  mất  công  năng  quán  chiếu,  đấy  là  quán  sát 

đúng đắn)  



Điều  này  rất  quan  trọng,  chúng  ta  đang  là  phàm  phu  không  làm  được. 

Chúng ta có Tịch liền không có Chiếu, hễ Chiếu bèn chẳng Tịch, rất ít người 

thực hiện được “Tịch - Chiếu đồng thời”. Tịch là gì? Tịch là tâm thanh tịnh. 

Chiếu là hiểu rõ ràng, rành rẽ hết thảy mọi cảnh giới. Tịch Chiếu phải đồng 

thời,  Tịch  mà  thường  Chiếu,  Chiếu  nhưng  thường  Tịch.  Cảnh  giới  của  bậc 

Bồ Tát trong Viên Giáo từ Sơ Trụ trở lên là lục căn của họ tiếp xúc cảnh giới 

sáu  trần  nhưng  Tịch  Chiếu  đồng  thời.  Họ  thấy  rõ  ràng  rành  mạch,  nhưng 

trong tâm như như bất động; như như bất động là Tịch, rõ ràng rành mạch là 

Chiếu. Đấy gọi là Tịch Chiếu đẳng trì (giữ cân bằng Tịch và Chiếu). Tịch là 

Định,  Chiếu  là  Huệ,  Định  -  Huệ  đồng  thời,  đấy  mới  là  dụng  tâm  của  chư 

Phật, Bồ Tát. 



Hy ly khinh mao, tâm an bất động. 

希 離 輕 毛，心 安 不 動。 

(Rời bỏ hết thảy những mong mỏi, xem nhẹ như sợi lông, tâm sẽ an ổn, 

bất động)  



Ở đây,  “khinh mao”  là nói tỷ dụ.  “Ly”  là lìa hết thảy vọng tưởng, phân 

biệt,  chấp  trước,  thì  tâm  quý  vị  mới  an,  quý  vị  mới  bất  động.  Bất  động  thì 

Tịch Chiếu  mới có thể hiện tiền.  “Khinh mao”  (Sợi lông nhẹ tênh) là tỷ dụ 

hết  thảy  pháp  thế  gian  lẫn  xuất  thế  gian  chẳng  đáng  để  vướng  mắc,  chẳng 

đáng  để  lưu  luyến,  chẳng  đáng  để  chấp  trước,  hãy  buông  xuống  hết  thảy! 

Buông xuống thì tâm quý vị mới an, quý vị mới có thể chứng được cảnh giới 

“tâm  an,  bất  động”.  Khi  ấy,  chân  tâm  sẽ  hiện  tiền.  Đại  sư  Thanh  Lương 

giảng  rõ  cho  chúng  ta  biết  ý  nghĩa  ẩn  chứa  trong  đoạn  kinh  văn  này.  Ấy 

chính  là  ý  nằm  ngoài  lời,  đây  là  chỗ  khó  khăn  trong  Phật  pháp,  đặc  biệt  là 

kinh Đại  Thừa. Nếu  hiểu  ý  nghĩa theo  lời  văn  là  hỏng rồi. Cổ  nhân thường 

nói:   “Y  văn  giải  nghĩa,  tam  thế  Phật  oan”;  ba  đời  chư  Phật  đều  kêu  oan 

uổng, ý Phật không phải là như vậy, quý vị hoàn toàn hiểu lầm mất rồi! 

Trong  đoạn  kinh  văn  tiếp  theo  đó,  đại  sư  đặc  biệt  nói  rõ  cho  chúng  ta 

biết nguyên tắc giải thích kinh điển:  



Nhiên tiên đức thích kinh, thông hữu tứ lệ. 

然 先 德 釋 經，通 有 四 例。 

(Nhưng cổ đức giải thích kinh điển, thường theo bốn lối)  



 “Tiên đức”  là bậc tiền bối. Cổ nhân giải thích kinh điển thông thường có 

bốn phương cách, cũng tức là có bốn nguyên tắc. 



Nhất tùy tướng tiêu văn, nhị dĩ giáo giản biệt, tam bổn tích dung hội, 

tứ quán tâm hư cầu. Nhất văn, nhất nghĩa, võng bất giai nhĩ. 

一 隨 相 消 文。二 以 教 揀 別。三 本 跡 融 會。四觀 心 虛 求。一 

文 一 義，罔 不 皆 爾。 

(Một  là dựa theo  văn tự để  giải thích  ý  nghĩa,  hai  là dùng  giáo để phân 

biệt, chọn lựa, ba là dung hội giữa Bổn và Tích, bốn là quán tâm, chẳng có 

lòng mong cầu. Mỗi một chữ, mỗi một nghĩa, không gì chẳng đều như vậy)  



 “Nhất  văn”   là  một  chữ,  mỗi  một  chữ,  mỗi  một  câu  đều  dùng  bốn 

phương pháp  này để  giải thích.  Bọn phàm phu chúng ta  thường chỉ có  một 

loại đầu là  “tùy tướng tiêu văn” , những loại sau đều không có . “Tùy tướng 

 tiêu  văn”   là  dựa  theo  văn  tự để  hiểu  nghĩa.  Cách  này  dễ  nói,  rất  nông  cạn, 

nói như thế mọi người đều rất dễ hiểu, không có vấn đề gì! Bốn nguyên tắc 

giải  thích  kinh  văn  này  được  vận  dụng  rất  sống  động,  trọn  chẳng  phải  là 

chấp  chặt,  hẹp  hòi.  Phải  thấy  được  nghĩa  thú  của  kinh  văn,  có  những  phần 

kinh văn rất sâu, có phần trọn chẳng có ý nghĩa sâu xa gì, chứ không phải là 

câu  nào cũng đều có  ý  nghĩa sâu  xa. Do  vậy, trong  văn tự ấy có Khách, có 

Chủ. Phần  ý  nghĩa được chứa đựng  trong  phần Chủ rất sâu, phần  Khách  là 

kèm  thêm,  nông  cạn  hơn.  Vì  thế  vận  dụng  những  nguyên  tắc  này  phải  biết 

lấy và bỏ. 



Kim thông dụng chi, tùy tiện thủ xả, khoan văn dụng sơ nghĩa. 

今 通 用 之，隨 便 取 捨。寬 文 用 初 義。 

(Nay đều áp dụng cả bốn cách ấy, tùy tiện lấy hay bỏ, đối với phần kinh 

văn giải nói rộng rãi thì áp dụng nghĩa thứ nhất)  



Chữ  “khoan”  ở đây là đối với phần văn tự nhằm giải thích thì sử dụng ý 

nghĩa thứ nhất tức là giải thích rộng rãi ý nghĩa. 

  

Nghĩa hàm dụng đệ nhị. 

義 含 用 第 二。  

(Với  những  phần  kinh  văn  chứa  đựng  nhiều  ý  nghĩa  thì  dùng  cách  thứ 

hai)  



Trong phần này chứa đựng nhiều ý nghĩa rất sâu, vậy thì phải dùng Giáo 

để phân biệt, chọn lựa. Trong Giáo có Lý, Hạnh, Quả. Giáo tướng của Phật 

có  bốn  loại:  Giáo,  Lý,  Hạnh,  Quả.  Giáo  là  ngôn  ngữ,  văn  tự.  Trong  ngôn 

ngữ, văn tự có nói đến đạo lý, có lý luận, trừ lý luận ra, còn có phương pháp 

tu hành. Chiếu theo phương pháp ấy để tu hành sẽ có thể nâng cao cảnh giới 

của chính mình, sẽ bèn chứng quả. Do vậy, dùng phương pháp ấy để nói rõ 

những ý nghĩa được chứa đựng trong đoạn kinh văn ấy. 



Ý lạm dụng đệ tam. 

意 濫 用 第 三。  

(Ý nghĩa mênh mông quá thì dùng cách thứ ba)  



Chữ   “lạm”   ở  đây  là  nói  nhiều.  [Nếu  kinh  văn]  lắm  ý  nghĩa  quá,  rộng 

quá,  thì  dùng  cách  thứ  ba,  tức  là  dùng  cách  dung  hội  Bổn  và  Tích.  Giống 

như  kinh  Pháp  Hoa  có  nhiều  đoạn  giống  như  vậy  nhất,  mỗi  một  chữ,  mỗi 

một câu không chỉ có một ý nghĩa mà còn chứa đựng rất nhiều ý nghĩa, vậy 

thì phải áp dụng nguyên tắc thứ ba. Ý nghĩa thứ tư là:  

  

 Tự lạm sư tâm. 

似 濫 師 心 

(Dường như có ý kiến vượt trỗi hơn thầy)  





Đây là ý nghĩa thứ tư. Chúng ta không thể học theo nguyên tắc thứ tư 

được. Vì sao vậy? Nếu chúng ta học theo sẽ đổ bệnh, nhất định sẽ giảng sai 

kinh.  Nói  thật  ra,  ngày  nay  chúng  ta  giảng  kinh  chỉ  có  thể  dùng  được  hai 

cách  đầu  thì  đã  coi  như  là  khá  lắm  rồi,  quý  vị  đã  là  một  kẻ  giỏi  giang  rồi 

đấy! Đối với hai điều sau, nếu chính mình chưa chứng nhập cảnh giới, chắc 

chắn  sẽ  không  thể  làm  được.  Đặc  biệt  là  điều  cuối  cùng,  điều  cuối  cùng 

giống  như  cách  “phát  huy  nghị  luận”  mà  hiện  thời  chúng  ta  thường  nói. 

 “Phát huy nghị luận”  là gì? Là ý kiến của chính mình, kiến giải độc đáo của 

chính mình. Kiến giải ấy của quý vị có phải là kiến giải của Phật hay chăng, 

hay vẫn là ý kiến của chính quý vị đấy? Nếu đúng ý Phật thì không sao! Quý 

vị giảng kinh sẽ không giảng trật. Nếu là ý kiến của chính quý vị thì quý vị 

đã giảng kinh trật mất rồi, phải gánh chịu trách nhiệm nhân quả đấy nhé! 



 “Tự lạm sư tâm”  là tâm [có những kiến giải, suy nghĩ] vượt ra ngoài 

[những điều đã được nói rõ trong] pháp của thầy, điều này chỉ có bậc đại Bồ 

Tát  mới  có  thể  làm  được!  Chẳng  hạn  như  trong  bộ  Đại  Trí  Độ  Luận  của 

Long Thọ Bồ Tát, Ngài phát huy rất nhiều điều, những điều được Ngài phát 

huy quả thật  là  ý Phật, không sai chạy! Trong bộ Du  Già Sư Địa  Luận của 

Di  Lặc  Bồ Tát cũng có rất  nhiều điều  được phát  huy.  Di  Lặc  là Đẳng Giác 

Bồ Tát, những điều Ngài nói ra quả thật là ý Phật, cho nên chú giải của Ngài 

được gọi là Luận. Nếu chẳng phải là địa vị như vậy, phát huy nghị luận phải 

hết sức chú tâm cẩn thận, chỉ sợ trái nghịch ý nghĩa kinh điển, trái nghịch ý 

Phật, phải gánh lấy trách nhiệm nhân quả quá to! 





Đắc thử nhất môn, phi sổ tha bảo. 

得 此 一 門，非 數 他 寶。 



(Đạt được một môn này, sẽ không đếm vật báu của người khác)  





Nếu quý vị đạt được ý nghĩa thứ tư này, quý vị đã minh tâm kiến tánh 

rồi. Do vậy, kiến giải của quý vị rất gần với kiến giải của Phật, rất tương tự, 

những gì quý vị nói sẽ là tự tánh Hoa Nghiêm, những gì quý vị giảng sẽ là tự 

tánh  Hoa  Nghiêm,  giống  như  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  giảng  Hoa  Nghiêm 

không hai, không khác, do vậy sẽ “không đếm vật báu của người khác”  nữa. 

Thế  nhưng,  điều  này  nhất  định  là  phải  kiến  tánh  rồi  mới  có  thể  làm  được. 

Long Thọ là Sơ Địa Bồ Tát, trong kinh đức Phật đã từng thọ ký cho Ngài. Di 

Lặc Bồ Tát là Đẳng Giác Bồ Tát, đương nhiên không có vấn đề gì! Chúng ta 

phải đặc biệt lưu ý điều này. Nếu chưa chứng được địa vị ấy thì tâm chúng ta 

vẫn còn có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, nếu muốn học theo cách hành 

trì ấy của  hàng  Bồ  Tát sẽ không thể  nào chẳng tạo  nghiệp được. Đoạn tiếp 

theo viết:  





Thác  sự  hiển  pháp,  kinh văn  thậm  đa,  khinh  thử  nhất  môn,  giải 

thoát du viễn. 

  

託 事 顯 法，經 文 甚 多，輕 此 一 門，解 脫 逾 遠。 



(Nhờ vào sự để làm rõ pháp, có rất nhiều đoạn kinh văn như vậy. Coi 

thường một môn này thì sự giải thoát sẽ càng xa)  





Câu  này  nhằm  bảo  với  chúng  ta:  Đối  với  bộ  kinh  này,  điều  cần  phải 

lưu  ý  là  hết thảy  những sự được  nói  tới trong bộ  kinh  này đều  nhằm  giảng 

Phật pháp, đều nhằm hiển thị vô thượng diệu pháp. Trong kinh văn quả thật 

có rất nhiều [chỗ như vậy], chúng ta phải chú ý. Nếu không chú ý, chúng ta 

sẽ chẳng đạt được lợi  ích, công đức, quý  vị sẽ càng  ngày càng cách xa đạo 

giải thoát. Nếu quý vị thấu hiểu được, khế nhập được, chắc chắn kinh này sẽ 

ban cho quý vị pháp hỷ sung mãn. 







Cố  hạ  thích  hữu    y  chánh  đẳng  pháp,  đa  dụng  thử  môn.  Nhược 

ước sự tướng, tướng đa dị liễu. 

  

故  下  釋  友  依  正  等  法，多  用  此  門。若  約  事  相，相  多  易 

了。 



(Vì  thế  trong  phần  tiếp  theo,  khi  giải  thích  những  pháp  như  y  báo, 

chánh báo của các vị thiện hữu, phần nhiều áp dụng môn này. Nếu noi theo 

sự tướng thì tướng nhiều sẽ dễ hiểu). 





Do  vậy đại sư  Thanh  Lương chú  giải bộ kinh  này đặc  biệt chú trọng 

khía cạnh  này. Nếu  như trong kinh  văn có những sự tướng,  mọi  người  vừa 

đọc liền hiểu rõ thì chẳng cần phải giải thích nữa! Chúng ta xem đoạn kinh 

văn tiếp theo:  



 Quá thất nhật dĩ, kiến bỉ tỳ-kheo tại biệt sơn thượng, từ bộ kinh hành. 

過 七 日 已，見 彼 比 丘 在 別 山 上，徐 步 經 行。 

(Sau  bảy  ngày,  thấy  vị  tỳ-kheo  ấy  ở  trên  ngọn  núi  khác,  đi  kinh  hành 

thong thả). 



Qua bảy  ngày rồi  mới thấy được, Thiện Tài đồng tử thấy được thiện tri 

thức. Thấy thiện tri thức không ở trên núi này mà ở trên đỉnh núi khác, thấy 

vị  ấy  đi  kinh  hành  thong  thả  ở  nơi  đó.  “Từ  bộ”   là  tản  bộ,  đi  chầm  chậm, 

giống  như khi  chúng  ta  niệm  Phật,  nhiễu  Phật.  Nhiễu  Phật  chính  là   “từ  bộ 

 kinh hành”.  Nói thật ra, Ngài thật sự đang niệm Phật. Xem ra kinh văn rất dễ 

hiểu; chúng ta đọc lời chú giải của đại sư Thanh Lương càng khó hiểu, càng 

xem  càng  thấy khó.  Lời chú  giải ấy  mới  thật sự có  ý  vị. Xin  hãy đọc đoạn 

chú giải thứ nhất. Đây là đoạn thứ hai trong sáu đoạn lớn; đoạn thứ hai là:  



Kiến kính, tứ vấn. 

見 敬 諮 問。 

(Trông thấy, lễ kính, xin thưa hỏi)  



Trong đoạn  thứ  hai có ba chuyện. Từ chữ  “qua bảy ngày”  trở  đi, đoạn 

kinh văn này là  “kiến kính tứ vấn”.  Ở nơi đây lại chia thành ba đoạn nhỏ. 



Sơ kiến, thứ kính. 

初 見。次 敬。  

(Thoạt đầu là thấy, kế tiếp là kính)  



Đoạn thứ hai là kính, đoạn thứ ba là Ngài (tức Thiện Tài đồng tử) muốn 

nêu ra câu hỏi. 



 Hạ đa lệ thử. 

下 多 例 此。 

(Những phần sau đa số theo lệ này)  



Từ đây trở đi, đa số những phần kinh văn nói về thiện hữu đều được chia 

đoạn theo cách này, nay giảng đoạn thứ nhất: Sau bảy ngày. 



Ly Thất Giác tướng. 

離 七 覺 相。 

(Lìa tướng trạng của Thất Giác Chi)  



Ở đây chúng tôi giảng đơn giản về Thất Giác. Những vị đồng tu lâu năm 

ắt sẽ đều rất quen thuộc [khái niệm] này, nó chính là Thất Giác Chi trong ba 

mươi bảy Đạo Phẩm. 

Thứ nhất là Trạch Pháp, Trạch (擇) là chọn lựa. [Trạch Pháp] là chọn lựa 

pháp môn, phải chọn lựa pháp thích hợp với căn tánh của chính mình, thích 

hợp  với  trình  độ  của  chính  mình,  thích  hợp  với  hoàn  cảnh  sống  của  chính 

mình. Quý vị chọn lựa pháp môn như thế để tu học sẽ cảm thấy rất dễ dàng. 

Nếu chọn lựa pháp môn không hợp với trình độ của chính mình, gây trở ngại 

cho  cuộc  sống  của  chính  mình,  thì  quý  vị  tu  học  rất  khó  khăn,  không  dễ 

dàng. Do vậy, điều thứ nhất là Trạch Pháp. 

Điều  thứ  hai  là  phải  tinh  tấn.  Sau  khi  chọn  lựa,  quý  vị  thâm  nhập  một 

môn. Tinh là tinh thuần không tạp, Tấn là tiến lên không lùi. 

Điều thứ ba là Hỷ Giác Chi, tức là pháp hỷ sung mãn. Quý vị tu học vui 

sướng,  chẳng  cảm  thấy  “ta  học  Phật  khổ  quá  chừng!”  Học  khổ  quá  tức  là 

quý  vị  học  sai  mất  rồi!  Người  học  Phật  nhất  định  học  rất  sung  sướng,  như 

vậy là đúng pháp, công phu đắc lực! 

Điều thứ tư  là  Khinh  An.  Khinh  An  nhìn từ chỗ  nào? Nhìn từ tinh thần 

và thể lực của quý vị, nhất định quý vị cảm thấy được điều tốt đẹp này. Điều 

này giống như điều được con người hiện nay gọi là “cải biến thể chất”. Nếu 

học  Phật  công  phu  đắc  lực,  dung  mạo  sẽ  biến  đổi,  thể  chất  cũng  biến  đổi. 

Những kẻ coi tướng, tiên đoán số mạng đều hiểu chuyện “tướng chuyển theo 

tâm”.  Tâm  người  ấy  thanh  tịnh,  mỗi  ngày  càng  thanh  tịnh  hơn,  phiền  não 

nhẹ dần, phiền não ít đi. Phiền  não  nhiều,  người ấy tỏ ra nặng  nề, vụng  về, 

chuyện gì cũng đều thấy rất nặng nề, vụng về, trong tâm dường như chịu áp 

lực nặng nề, cảm thấy rất nặng gánh, thân thể cũng như thế, hành động đều 

rất  vụng  về,  nặng  nề!  Nếu  như  công  phu  đắc  lực,  trong  tâm  ít  phiền  não. 

Phiền não ít thì lo sầu ít, vọng niệm ít, tâm người ấy cũng thanh tịnh. Khi đó, 

tâm thanh tịnh, thân cũng  nhẹ  nhàng, đi đứng  nhẹ  nhàng,  nhanh  nhẹn  khác 

hẳn, quả thật là khác biệt. Vì vậy, Khinh An nói theo cách hiện thời là “cải 

biến  thể  chất”,  thay  đổi  dung  mạo.  Dung  mạo  là  tướng  chuyển  theo  tâm, 

càng ngày càng thanh tịnh, càng ngày càng từ bi. 

Điều thứ năm và điều thứ sáu là vấn đề công phu. Điều thứ năm là Niệm, 

điều thứ sáu là Định. Đây là nói về công phu. Điều thứ bảy nói tới Hành Xả. 

Hành Xả là buông xuống. Có thể nói là Bồ Tát đạo từ Sơ Phát Tâm cho đến 

tận  địa  vị  Như  Lai  không  có  gì  khác  cả,  đều  phải  buông  xuống,  phải  bỏ 

được! Đấy là Thất Giác Chi, ở đây tôi chỉ nói đại ý. 

 “Ly Thất Giác tướng” , Ngài có tu Thất Giác hay không? Ngài có tu, tuy 

tu  nhưng đã không còn chấp  vào tướng tu  hành. Chúng ta  gọi  là  “tu mà vô 

 tu, vô tu mà tu”. “Vô tu”  không phải là chẳng tu gì hết, Ngài thật sự tu. Tuy 

tu  nhưng  không  chấp  tướng;  cho  nên  nói:  Vô  tu  và  tu  đồng  thời,  không  có 

trước  -  sau,  không  có  sai  biệt,  chúng  đồng  thời  viên  mãn.  Đấy  gọi  là   “lìa 

 tướng  trạng  Thất  Giác  là  qua  bảy  ngày”.  Từ  ngữ   “qua  bảy  ngày”   nhằm 

biểu thị ý nghĩa này! 



Vong sở trụ vị, phương vi đắc chỉ. 

忘 所 住 位，方 為 得 旨。  

(Quên địa vị đã trụ thì mới là đạt được tông chỉ)  



Ngài hiện đang là Sơ Trụ Bồ Tát, nếu tự mình cảm thấy “nay ta đã đắc 

Sơ  Trụ  Bồ  Tát”,  quý  vị  nghĩ  xem  vị  ấy  đã  chứng  được  Sơ  Trụ  hay  chưa? 

Chưa chứng được, vẫn là phàm phu! Vì sao là phàm phu? Vì vị ấy vẫn còn 

phân  biệt,  vẫn  còn  chấp  trước.  Chứng  được  địa  vị  ấy  rồi  thì  cũng  quên  sự 

chứng  đắc  ấy  luôn,  cũng  có  nghĩa  là  những  phân  biệt,  chấp  trước  ấy  đều 

không còn nữa. Nói vị ấy là Sơ Trụ Bồ Tát là do người khác nói, chứ tự vị 

ấy không hề bảo  mình là Sơ Trụ Bồ Tát. Trong tương lai vị ấy chứng nhập 

Sơ Địa  Bồ  Tát, chính  vị ấy cũng trọn chẳng  hề cảm thấy chính  mình  là  Sơ 

Địa Bồ Tát. Thành Phật rồi vị ấy cũng chẳng cảm thấy chính  mình là Phật. 

Nếu  vị  ấy  cảm  thấy  chính  mình  đã  thành  Phật  thì  thưa  cùng  quý  vị,  vị  ấy 

chẳng khác gì chúng ta cả, vẫn còn có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Do 

vậy,  từ  đây  trở  đi,  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  đều  hoàn  toàn  lìa  bỏ, 

không giống như những người trong mười pháp giới. Trong mười pháp giới 

vẫn còn có phân biệt. 



Vong sở trụ vị. 

忘 所 住 位。  

(Quên địa vị đã trụ)  



Tâm Ngài thật sự thanh tịnh thì mới gọi là  “đắc chỉ”. “Chỉ”  ở đây là tự 

tánh công đức, [tâm thật sự thanh tịnh] thì điều này mới hiện tiền. Hễ có một 

chút xíu phân biệt, chấp trước thì tự tánh bị chướng ngại, chẳng thể hiện tiền 

được! Đại Thừa Bồ Tát tu hành không có gì khác cả, chỉ là tu điều này. Vậy 

thì chúng ta đọc kinh này, cảm thấy hết sức hổ thẹn. Chúng ta thấy sắc, nghe 

tiếng, sáu căn tiếp  xúc cảnh  giới sáu trần  vẫn phân biệt, chấp trước. Chẳng 

những phân biệt, chấp trước, mà còn nghiêm trọng nữa, ngày nào mới thành 

tựu được đây? Chúng ta  nhất định phải cảnh  giác điều  này. Nói cách khác, 

tuy chúng ta chưa đạt đến cảnh giới Bồ Tát thì tối thiểu cũng phải là điều gì 

có  thể  không  phân  biệt  thì  đừng  phân  biệt  nữa,  điều  gì  có  thể  không  chấp 

trước thì đừng chấp trước nữa. Những gì có thể không phân biệt, không chấp 

trước?  Chuyện  của  người  khác!  Chuyện  của  người  khác  mà  chúng  ta  cũng 

phân biệt, chấp trước, quý  vị chẳng kêu oan  uổng  hay sao? Phân biệt, chấp 

trước chuyện của chính mình thì còn tha thứ được, chứ chuyện của người ta 

không  ăn  nhập  gì  đến  mình  mà  ta  cũng  phân  biệt,  chấp  trước,  lầm  lẫn  quá 

lớn  rồi!  Trước  hết  phải  học  đừng  bận  tâm  đến  những  chuyện  thừa  thãi  tức 

những  chuyện  của  người  ta  không  liên  can  đến  mình,  hãy  học  từ  chỗ  này. 

Dần dần sẽ làm cho cái tâm của ta thanh tịnh, an định, quyết định sẽ có ích, 

có chỗ hay cho sự tu hành của chúng ta. Tiếp theo là:  



Cố kiến tại biệt sơn, kiến tức Định Huệ song lưu. 

故 見 在 別 山。見 即 定 慧 雙 流。 

(Cho  nên  thấy  ở  ngọn  núi  khác,  “thấy”  chính  là  Định  và  Huệ  cùng  lưu 

xuất)  



Bình đẳng gìn giữ Định lẫn Huệ! 



Vi kinh hành từ bộ. 

為 經 行 徐 步。 

(Là đi kinh hành từ từ) 



Dùng  từ  ngữ   “kinh  hành  từ  bộ”   để  hình  dung.  Phần  tiếp  theo  nói  với 

chúng ta:  



Từ tức thị Chỉ, bất trụ loạn tưởng. 

徐 即 是 止，不 住 亂 想。 

(Từ chính là Chỉ, chẳng trụ trong loạn tưởng)  



Đây chính là lìa phân biệt, chấp trước. Dùng chữ  “từ bộ”  để tỷ dụ sự lìa 

phân biệt, chấp trước. 



Hành tức thị Quán, bất trụ tĩnh tâm. 

行 即 是 觀，不 住 靜 心。 

(Hành chính là Quán, chẳng trụ vào tâm vắng lặng)  



Nếu quý vị trụ vào cái tâm vắng lặng, trụ vào cảnh giới thanh tịnh, quý 

vị  lại  lầm  mất  rồi,  quý  vị  biến  thành  A  La  Hán,  Bích  Chi  Phật,  biến  thành 


Tiểu Thừa!  Hai  bên đều chẳng trụ! Từ nay trở đi, đây  là cơ sở tu  hành của 

bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ. Phần tiếp theo là:  



Nhược ước sự tướng, tức chánh tu tập Ban Châu tam-muội. 

若 約 事 相，即 正 修 習 般 舟 三 昧。 

(Nếu ước theo sự tướng, chính là đang tu tập Ban Châu tam-muội)  



Tu  tập  điều  gì?  Tỳ-kheo  Cát  Tường  Vân  tu  tập  điều  gì?  Từ  kinh  văn 

chúng ta không thấy được, chúng ta thấy không ra. Tới khi tổ sư giảng giải, 

chúng ta hiểu rõ liền. Ngài đi kinh hành thong thả, chính là đang tu tập Ban 

Châu tam-muội.  Ban Châu tam-muội  là  gì? Người  niệm  Phật chúng  ta phải 

biết! Ban Châu (Pratyutpanna) là tiếng Phạn, dịch sang tiếng Hán có nghĩa là 

 “Phật  lập”   (佛立)。Lập  (立)  là  chữ  Lập  trong  kiến  lập  (建立),  Phật  lập 

(kiến lập ngôi vị Phật). Trong đây có ba ý nghĩa:  



- Thứ nhất là oai lực của Phật. Nói thật ra là sức bổn nguyện oai thần 

của  A  Di  Đà  Phật,  mà  cũng  là  oai  lực  của  mười  phương  hết  thảy  chư Phật 

Như Lai đều cùng gia trì quý vị. 



-  Thứ  hai  là  tam-muội  lực,  tam-muội  là  sức  mạnh  của  pháp  quý  vị 

đang tu. 



- Thứ ba sức công đức của chính người tu hành. 



Ba  thứ  sức  này  kết  hợp  lại  thì  gọi  là  Ban  Châu  Tam  Muội,  là  một 

trong bốn thứ tam-muội. 

Trong  những  kinh  giảng  [tam-muội  này]  rất  rõ  ràng  thì  có  Ban  Châu 

Tam Muội Kinh. Người tu loại tam-muội này có thể thấy được chư Phật hiện 

tiền. Thế  nhưng  nghi quỹ  tu hành  rất  nghiêm  ngặt,  lấy chín  mươi  ngày  làm 

kỳ  hạn, đấy  là  một  giai  đoạn. Ba tháng chín  mươi  ngày  làm  một  giai đoạn. 

Trong chín mươi ngày đó, thân thường đi, không nghỉ ngơi. Đấy là [lý do vì 

sao]  tỳ-kheo  Cát  Tường  Vân  thường  đi  kinh  hành  thong  thả.  Trong  chín 

mươi  ngày  ấy,  quý  vị  chẳng  được  nằm  xuống  để  ngủ  nghê,  quý  vị  cũng 

chẳng  thể  ngồi  xuống  nghỉ,  mà  phải  đi  kinh  hành,  đi  kinh  hành  thong  thả. 

Trong  chín  mươi  ngày  thân  thường  đi,  không  nghỉ  ngơi.  Miệng  thì  sao? 

Niệm A Di Đà Phật. Trong chín mươi ngày niệm A Di Đà Phật, không nghỉ 

ngơi. Trong tâm quán tưởng A Di Đà Phật, trong tâm tưởng Phật không nghỉ 

ngơi. Đấy là phương pháp tu hành Ban Châu tam-muội, một kỳ là chín mươi 

ngày. 

Thời  cổ  có  người  tu  Ban  Châu  tam-muội,  chứ  con  người  hiện  thời  sợ 

rằng không ai có được thể lực ấy. Dù có cơ hội này, thân thể quý vị duy trì 

không được, đấy là sự thật. Do đây biết rằng Ban Châu là chuyên môn niệm 

A Di Đà Phật; bởi lẽ, công đức niệm A Di Đà Phật giống hệt như công đức 

niệm  mười  phương  hết  thảy  chư  Phật.  Ban  Châu  tam-muội  lấy  niệm  A  Di 

Đà Phật làm chủ, từng bước, từng tiếng, tâm tâm niệm niệm đều hệ niệm nơi 

A Di Đà Phật. Trong số những vị cổ đức cũng có vị chú giải Ban Châu Tam 

Muội Kinh. Trong chú giải cũng có nói, giải thích ý nghĩa từ ngữ “Ban Châu 

tam-muội”.  Trong  chú  giải  cũng  dịch  [Ban  Châu]  là   “thường  hành  đạo”  

(thường  đi  kinh  hành),  thường  đi  không  ngừng.  Vị  ấy  không  nằm  xuống, 

cũng chẳng ngồi xuống. Thế nhưng trong lời chú giải đã nêu ra cho chúng ta 

một  nguyên  tắc  rất  trọng  yếu:  thời  gian  gồm  bảy  ngày.  Trong  kinh  nói  lấy 

chín mươi ngày làm hạn. Bảy ngày dễ thực hiện hơn nhiều. Trong bảy ngày 

chắc chắn phải chiếu theo cách này [để tu tập]. 

Trong bảy ngày ấy, không ngủ suốt bảy ngày sợ là rất khó thể làm được, 

chín  mươi  ngày  sẽ  làm  không  được.  Có  người  kể  với  tôi  người  ấy  tu  Ban 

Châu tam-muội, bế quan tu Ban Châu tam-muội, tôi không tin. Quý vị rất tin 

tưởng,  rất  tán  thán,  chứ  tôi  không  tin.  Người  ấy  nói  với  tôi,  tôi  tuyệt  đối 

không tin tưởng. Đừng nói là người ấy kể với tôi là tu chín mươi ngày tôi sẽ 

không tin, dẫu bảo với tôi là tu bảy ngày, tôi vẫn không tin. Vì sao vậy? Tu 

rồi mà tôi thấy quý vị không thay đổi chi cả, vẫn là vọng tưởng cả đống, vẫn 

là thị phi, nhân ngã, không giống như vậy! Dẫu trong chín mươi ngày quý vị 

thật sự tu đúng như pháp, nhưng khi quý vị tu không có thành tích, trên bảng 

thành tích của quý vị là con số không thì có ích gì đâu? Sau khi tu pháp này, 

hễ tu thật sự thì khí chất của con người sẽ biến đổi, khác hẳn! Do vậy, chúng 

ta  hiểu  cách  nói  bảy  ngày  của  cổ  đức  nếu  nhìn  theo  căn  tánh  của  lũ  chúng 

sanh  chúng  ta  trong  thời  đại  này,  quả  thật  là  làm  không  được!  Chúng  ta 

nghiệp chướng nặng quá, không có tinh thần ấy, không có thể lực ấy! 

Đã  có  thể  nói  là  bảy  ngày  thì  chúng  ta  cũng  có  thể  rút  gọn  thành  một 

ngày; một ngày trong suốt hai  mươi bốn tiếng đồng hồ vẫn không đơn giản 

đâu nhé! Nếu trong hai mươi bốn tiếng đồng hồ có thể làm như vậy, hết sức 

khó  có!  Nói  thật  ra,  sợ  rằng  vẫn  chưa  làm  được!  Đúng  là  trong  một  vạn 

người, khó có được  một  hai người. Quý  vị có thể làm được trong  hai  mươi 

bốn  tiếng  đồng  hồ;  trong  hai  mươi  bốn  tiếng  đồng  hồ  tản  bộ,  niệm  Phật, 

trong  tâm tưởng  Phật, không có tạp  niệm,  không  hoài  nghi, không  xen tạp, 

không  gián đoạn. Hai  mươi bốn tiếng đồng  hồ, không dễ dàng  đâu! Đấy  là 

chân chánh tu tập Ban Châu tam-muội. Những người như vậy không có vấn 

đề gì, họ là Bồ Tát minh tâm kiến tánh, bất luận làm gì đều không chán mỏi, 

cho nên họ có thể làm được. Do đây biết rằng: Phật dạy chúng ta Ban Châu 

tam-muội thì khi  nào  mới tu được? Đợi đến khi chúng ta chứng tới Sơ  Trụ 

Bồ  Tát,  khi  ấy  quý  vị  niệm  Phật  sẽ  là  Ban  Châu  tam-muội  niệm  Phật,  chứ 

không phải là niệm Phật bình thường! 

Trong  các  vị  tổ  sư đại  đức  thuở  trước,  đại  sư  Hành  Sách  cũng  là  tổ  sư 

Tịnh  Độ  của  chúng  ta.  Trong  quá  khứ,  tôi  từng  nghĩ  tới  một  phương  pháp 

Niệm Phật. Tôi có ý niệm này rất sớm, Niệm Phật Đường chuyên môn niệm 

Phật, bởi lẽ [tìm được] những đồng tham đạo hữu chân chánh cũng chẳng dễ 

dàng cho lắm! Nhất là những vị sống trong đạo tràng hiện thời không nhiều, 

chẳng giống như trong tùng lâm tự viện thuở trước, có mấy trăm vị xuất gia 

ở trong ấy, thậm chí một hai ngàn vị xuất gia, thực hiện chuyện này dễ dàng, 

đông người dễ thực hiện. Hiện thời, số người trụ trong đạo tràng rất ít, đều là 

trụ  mấy  vị;  do  vậy,  suất  lãnh  đại  chúng  cũng  khá  khó  khăn.  May  sao  hiện 

nay đã phát  minh  ra  máy Niệm  Phật, tốt lắm, phát  minh ra  máy  Niệm Phật 

quá hay! Nếu chúng ta đem thu một cuốn băng mới cho máy Niệm Phật, âm 

thanh  hiện  thời  của  máy  Niệm  Phật  này  có  chỗ  lờ  mờ  không  rõ  ràng,  bốn 

chữ A Di Đà Phật niệm không rõ. Hơn nữa, tiếng dẫn khánh nhất định phải 

gõ ở chữ Đà.  Hiện thời, trong  đạo tràng chúng  ta,  mọi  người đều  gõ khánh 

đúng  nhịp.  A  Di   Đà  Phật,  dẫn  khánh  gõ  đúng  vào  chữ  Đà,  chỉ  đánh  một 

tiếng dẫn khánh [cho mỗi câu niệm] là được rồi! 

Chúng  ta  có  thể  thu  băng  ghi  âm  khác  cho  máy  Niệm  Phật  rồi  chế  ra 

máy  Niệm  Phật  mới  để  cung  cấp  cho  Niệm  Phật  Đường  chuyên  sử  dụng. 

Như vậy thì trong Niệm Phật Đường chẳng cần phải có người xướng giọng 

lãnh  chúng,  cũng  chẳng  cần  phải  có  người  gõ  dẫn  khánh.  Những  âm  thanh 

ấy  máy  Niệm  Phật  đều  có,  không  cần  phải  gõ,  có  thể  bớt  được  rất  nhiều 

chuyện. Mà  người  niệm  Phật  nhiều  hay  ít đều  không sao cả, dăm  ba  người 

đều  có  thể  niệm  Phật.  Khi  ấy  tôi  nghĩ  nếu  dùng  máy  Niệm  Phật  thì  không 

cần  những  người  lãnh  chúng;  nhưng  tới  Niệm  Phật  Đường  chẳng  được  nói 

năng,  hết  thảy  đều  buông  xuống,  nhất  tâm  niệm  Phật.  Trong  Niệm  Phật 

Đường chia thành ba khu, khu chính giữa có tượng Phật để lễ Phật, hai bên 

dành cho chỉ tịnh.  Tức  là khi quý  vị  niệm đã  mệt rồi, quý  vị có thể  đến đó 

ngồi xuống, ngồi xuống không cần phải niệm ra tiếng, niệm thầm trong tâm 

là được rồi, cốt để dưỡng sức. Ngoài ra thì có lúc nhiễu Phật, đi kinh hành. 

Kinh hành, nhiễu Phật thì phải niệm ra tiếng. Nhiễu Phật phải niệm ra tiếng, 

chỉ tịnh thì không niệm ra tiếng; lễ Phật chớ nên niệm ra tiếng, lễ Phật niệm 

ra tiếng sẽ gây tổn thương cho thân thể. Vì thế, khi lễ Phật, niệm Phật trong 

tâm là được rồi! Một Phật đường chia thành ba khu, quý vị thích nhiễu Phật 

thì  nhiễu  Phật,  quý  vị  thích  lễ  Phật  thì  lễ  Phật.  Lễ  mệt  rồi  liền  vui  vẻ  sang 

bên cạnh ngồi xuống, quý vị ngồi xuống, không ai cấm quý vị hết! 

Trong quá khứ tôi từng nhắc đến phương pháp này rất nhiều lần, nhưng 

mãi vẫn chưa thực hiện được. Về sau, tôi đọc Ngữ Lục của ngài Hành Sách, 

cuối sách cũng có phương pháp ấy. Ngài sống trước thời tôi nhưng [thuở ấy] 

Ngài  không  có  máy  Niệm  Phật.  Ngài  nghĩ  giống  như  tôi,  chia  người  niệm 

Phật thành ba ban, mỗi một ban có bốn người xuất gia lãnh chúng, gõ pháp 

khí để  lãnh chúng. Một ban  nhiễu Phật,  hai  ban chỉ tịnh,  luân  lưu, ban  này 

niệm  mệt,  khi  chỉ  tịnh,  ban  thứ  hai  lại  đi  nhiễu  Phật.  Khi  ấy,  tâm  địa  mọi 

người rất thanh tịnh, thân thể cảm thấy thoải mái, có thể duy trì lâu dài, duy 

trì lâu dài trong Niệm Phật Đường. Ngài chia thành ba ban, mỗi một ban có 

bốn  người  xuất  gia, còn chúng ta  hiện thời nhân số không đủ thì dùng  máy 

Niệm  Phật.  Phương  pháp  này  của  tôi  so  với  phương  pháp  của  Ngài  còn 

thuận  tiện  hơn,  bởi  lẽ  cách  của  Ngài  là  tới  lui đều  phải  theo  đoàn  thể,  còn 

trong cách của tôi đây  thì chẳng  lui tới theo đoàn  thể. Cá nhân quý  vị  ngồi 

nơi đó, ngồi lâu thấy mệt thì cần phải vận động, quý vị bèn nhiễu Phật, nhiễu 

Phật  thì  mở  miệng  niệm,  hoặc  trước  hết  quý  vị  lạy  Phật,  quý  vị  đến  khu 

chính giữa lạy Phật. 

Có thể tạo dựng một Niệm Phật Đường như thế, bên ngoài có người hộ 

trì, giống  như trong Phật thất có  người  hộ  thất bên  ngoài, chăm sóc quý  vị, 

chăm sóc người niệm Phật. Các quý vị cần nước trà, người ấy chuẩn bị cho 

quý vị; quý vị cần ăn thứ gì, người ấy cũng chuẩn bị từng phần cho quý vị. 

Quý vị muốn ăn gì, khi đói bụng, quý vị đừng gọi người khác: “Đi ăn cơm 

nghe!”  A  Di  Đà  Phật,  A  Di  Đà  Phật,  trong  ấy  xen  vô  “đi  ăn  cơm  nghe!” 

không hay chút nào! Do vậy, nếu quý vị cảm thấy phải đi ăn, tự quý vị đi ăn, 

đừng bận tâm tới người khác. Nếu có chuyện gì cần phải đi ra, quý vị niệm 

xong cũng đi  ra, không cần kêu réo  người khác. Quý  vị ở trong Niệm Phật 

Đường,  tâm  vĩnh  viễn  thanh  tịnh,  công  phu  niệm  Phật  ấy  thật  sự  đắc  lực. 

Thuở trước tôi từng nghĩ tới phương pháp này, hiện thời giống như đạo tràng 

Dallas ở Mỹ. Lần này tôi sang châu Úc, muốn đem phương pháp ấy truyền 

cho  họ,  bởi  lẽ  họ  ở  đó  không  có  nhiều  người,  áp  dụng  phương  pháp  dùng 

máy  Niệm  Phật  thì  sẽ  có  thể  thực  hiện  được.  Mong  mỏi  chuyện  niệm  Phật 

đều đi vào nề nếp. Tuy chưa phải là Ban Châu tam-muội, nhưng rất gần với 

Ban Châu tam-muội, gần lắm. Con người chúng ta hiện nay nghiệp chướng 

sâu nặng nhưng vẫn có thể thực hiện được! 

Từ kinh này, chúng ta thấy được rằng: Kinh này khải thị cho chúng ta rất 

lớn,  Thiện  Tài đồng tử tách rời khỏi  thầy, đi tham  học, vị thứ nhất  do thầy 

mình  giới  thiệu.  Thầy  đã  giới  thiệu  thì  đương  nhiên  là  thầy  có  dụng  ý  đặc 

biệt, chứ không phải là giới thiệu tùy tiện. Vị thứ nhất là tỳ-kheo Cát Tường 

Vân chuyên tu pháp  môn  niệm  A Di Đà Phật,  gặp  một  vị  nào  trước  hết thì 

[pháp  môn  của  vị  ấy]  sẽ  là  Chủ  (chánh  yếu),  [pháp  tu  của  vị  ấy]  sẽ  biến 

thành pháp môn tu tập chánh yếu của Thiện Tài đồng tử. Đến cuối cùng, Phổ 

Hiền Bồ Tát dùng mười đại nguyện vương dẫn về Cực Lạc. Quý vị thấy đó, 

Ngài từ đầu đến cuối như một; sau đấy quý vị mới suy nghĩ, Thiện Tài đồng 

tử học pháp môn gì? Pháp môn Niệm Phật đấy! Một câu A Di Đà Phật niệm 

đến  tột  cùng!  Vì  sao  Văn  Thù  Bồ  Tát  giới  thiệu  cho  Ngài  pháp  môn  này? 

Chính Văn Thù Bồ Tát đã tu pháp môn này, Phổ Hiền Bồ Tát cũng tu pháp 

môn  này.  Trong  phần  trước  của  bộ  kinh  bốn  mươi  quyển  này,  không  nằm 

trong  quyển  bốn  mươi  mà  là  trong  quyển  ba  mươi  chín  trong  số  bốn  mươi 

quyển, chúng ta thấy Văn Thù, Phổ Hiền phát nguyện cầu sanh Tây Phương 

Tịnh Độ, mới biết chính các Ngài đã tu pháp môn này. Văn Thù trí huệ bậc 

nhất trong các vị Bồ Tát, trong phần trước chúng tôi đã nói tới việc chọn lựa 

pháp thì bậc trí huệ đệ nhất đương nhiên chọn lựa pháp môn thù thắng nhất. 

Như vậy thì pháp  môn Niệm  Phật được Văn  Thù  Bồ  Tát tuyển chọn, được 

Phổ Hiền Bồ Tát tuyển chọn, là pháp môn được các vị ấy tuyển chọn. Thiện 

Tài  là  học sinh đắc  ý của  họ,  họ có dạy Thiện Tài pháp  môn  nào khác  hay 

chăng? 

Nói  như  vậy  thì  sao  Văn  Thù  không  tự  dạy  cho  Thiện  Tài  mà  lại  phải 

bảo  tỳ-kheo  Cát  Tường  Vân  dạy?  Ở  đây  có  một  đạo  lý  rất  sâu!  Có  những 

khi,  đối  với  thầy,  trò  vẫn  còn  có  chút  thành  kiến,  vẫn  hoàn  toàn  chưa  thể 

khẳng  định.  Tôi  là  một  trường  hợp  như  vậy!  Khi  tôi  theo  học  với  thầy  Lý, 

thầy Lý dạy tôi tu pháp môn Niệm Phật, tuy tôi không hoài nghi, nhưng tôi 

trọn chẳng chấp nhận hoàn toàn, tôi nghĩ bụng: “Kinh giáo Đại Thừa nhiều 

như vậy, dường như pháp môn này dành cho những bà cụ già học!” Chúng 

tôi vẫn còn có một chút không cam lòng, không ưng chịu. Tìm người thứ ba 

để  biểu  diễn,  khai  thị  lần  nữa  cho  học  trò  thấy.  [Học  trò] bèn  suy  nghĩ  lại, 

thầy mình cũng học pháp này, tâm học trò bèn định lại. Đấy là mẹo dạy học, 

là phương tiện thiện xảo vậy! 

Tôi  hoàn  toàn  tiếp  nhận,  chịu  chấp  nhận  pháp  môn  Niệm  Phật  là  do 

giảng kinh Hoa Nghiêm. Từ năm Dân Quốc 60 (1971), tôi bắt đầu giảng bộ 

kinh này, lúc giảng, lúc ngừng suốt mười bảy năm, kinh Hoa Nghiêm giảng 

được  một  nửa,  giảng  Tứ  Thập  Hoa  Nghiêm  cũng  được  một  nửa,  Bát  Thập 

Hoa  Nghiêm  cũng  giảng  được  một  nửa.  Sau  đấy  thường  đi  ra  nước  ngoài, 

kinh  này  bỏ  lửng,  không  giảng  thêm  nữa.  Khi  ấy  chưa  có  băng  ghi  âm, 

những gì giảng ra cũng không lưu lại được. Do vậy, lần này có máy thâu âm, 

giảng lại một lượt, mong sẽ thâu lại thành bộ băng hoàn chỉnh để mọi người 

tham  khảo,  dụng  ý  hết  sức  sâu  xa.  Chúng  ta  xem  đoạn  kinh  văn  tiếp  theo, 

đoạn trước là Thiện Tài thấy tỳ-kheo Cát Tường Vân, đấy là Kiến. 



 Tức tiền vãng nghệ, đảnh lễ song túc, hữu nhiễu tam táp, hợp chưởng 

 nhi trụ. 

即 前 往 詣，頂 禮 雙 足，右 繞 三 匝，合 掌 而 住。 

(Liền  tiến  tới  trước,  đảnh  lễ  dưới  hai  chân,  nhiễu  theo  chiều  phải  ba 

vòng, rồi đứng chắp tay). 



Đây  là  đoạn  thứ  hai,  tức  Kính.  [Lời  chú  giải  của  đại  sư  Thanh  Lương 

cho] đoạn thứ hai như sau:  



Minh thiết kính nghi, trọng nhân pháp cố. 

明 設 敬 儀。重 人 法 故。 

(Nói rõ cách tỏ bày lòng cung kính vì kính trọng người và pháp)  



Vì sao tôn kính thầy? Do tôn trọng vị ấy, tôn trọng pháp. Cho nên trông 

thấy  [thiện  tri  thức]  bèn  vội  tiến  sang  đó,  thấy  mặt  liền  làm  lễ.  “Đảnh  lễ 

 song  túc”:  Đối  đãi  với  vị  ấy  giống  hệt  như  Phật.  Sau  đấy   “hữu  nhiễu  tam 

 táp” , đây là lễ tiết tôn kính nhất ở Ấn Độ vào thời cổ. Sau khi lạy ba lạy, lại 

còn  nhiễu  quanh  ba  vòng.  “Hợp  chưởng  nhi  trụ”   (đứng  chắp  tay),  Trụ  là 

đứng ở một chỗ nào đó. Phần kinh văn tiếp theo:  



 Bạch  ngôn:  -  Thánh  giả!  Ngã  dĩ  tiên  phát  A  Nậu  Đa  La  Tam  Miệu 

 Tam Bồ Đề tâm. 

白 言，聖 者，我 已 先 發 阿 耨 多 羅 三 藐 三 菩 提 心。 

(Bạch  rằng:  -  Thưa  thánh  giả!  Trước  đây  con  đã  phát  tâm  Vô  Thượng 

Chánh Đẳng Chánh Giác)  



Đây là tiểu đoạn thứ ba trong đoạn thứ hai. 



Tứ vấn yếu pháp. 

諮 問 法 要。 

(Xin cho con được hỏi pháp trọng yếu)  



Hướng  về  vị  thiện  tri  thức  thỉnh  giáo.  Đoạn  này  kinh  văn  khá  dài,  lại 

phải chia ra thành các tiểu đoạn, nên lại chia thành ba tiểu đoạn. Đây là đoạn 

thứ nhất. 





Tự trần phát tâm, minh hữu pháp khí. 

自 陳 發 心，明 有 法 器。 



(Trần  thuật  [chính  mình]  đã  phát  tâm,  nói  rõ  mình  có  đủ  tư  cách  để 

lãnh nhận pháp)  





Trước hết,  “bạch”  là từ ngữ tôn kính của kẻ dưới đối với người trên. 

 “Bạch  ngôn”  (thưa  rằng), chứ không thể  nói: “Tôi bảo  ông”. “Bảo ông”  là 

người trên  nói  với kẻ dưới, Phật  nói  với  người khác, tức  là Phật  nói  với ai, 

Phật bảo ban  người đó,  là  người trên đối  với kẻ dưới  nên dùng chữ  “cáo”.  

Kẻ  dưới  đối  với  người  trên  thì  dùng  chữ   “bạch” ,  đây  là  từ  ngữ  tỏ  vẻ  tôn 

kính.  “Thánh giả”  là tiếng để gọi tỳ-kheo Cát Tường Vân bởi vị tỳ-kheo ấy 

chẳng phải là tỳ-kheo tầm thường, chẳng thể gọi vị tỳ-kheo thông thường là 

 “thánh  giả”   được.  Đây  chính  là  ý  nghĩa  được  chứa  đựng  trong  chữ  “tỳ-

kheo”,  ngụ  ý  vị  ấy  mới  vượt thoát  mười  pháp  giới,  đấy  là  ý  nghĩa  của  chữ 

 “xuất gia” : Mười pháp giới là nhà, ra khỏi cái nhà ấy. Do vậy, các vị ấy là 

đại thánh, đại  Bồ Tát. Nói  mình trước đấy đã từng phát  A Nậu Đa  La Tam 

Miệu Tam Bồ Đề tâm, tức là đã phát Bồ Đề tâm. Nếu chẳng phát Bồ Đề tâm 

thì  Bồ  Tát không  dạy  quý  vị,  Bồ  Tát  không  có  cách  nào  dạy  quý  vị  được! 

Quý vị đã từng phát ra cái tâm ấy, chính mình nói toạc ra: “Tôi có tư cách tu 

học pháp Đại Thừa”. Cơ sở của pháp Đại Thừa là Bồ Đề tâm, tôi đã phát Bồ 

Đề tâm rồi! 



 “Minh hữu pháp khí” , chữ  “pháp khí”  ở đây là nói tỷ dụ. Giống như 

tôi  khát,  mong  rằng  quý  vị  sẽ  cho  tôi  nước.  Cho  tôi  nước  thì  tôi  có  chén 

đựng. Cái chén ấy là “pháp khí”. Tôi xách chén đến, tôi có chén đây, quý vị 

có thể cho tôi, ý nghĩa là như vậy. Quý vị có thể truyền pháp cho tôi, tôi là 

pháp khí, có tư cách để tiếp  nhận. Đây  là một  ý  nghĩa. [Người đã] phát Bồ 

Đề tâm thì là pháp khí, câu này hết sức trọng yếu. Lại xem tiếp:  





 Nhi vị tri Bồ Tát vân hà học Bồ Tát hạnh? Vân hà tu Bồ Tát hạnh? 

 Vân hà khởi Bồ Tát hạnh? Vân hà hành Bồ Tát hạnh? Nãi chí vân hà ư 

 Phổ Hiền Hạnh tật đắc viên mãn? 

而 未 知 菩 薩 云 何 學 菩 薩 行。云 何 修 菩 薩 行。云 何 起 菩 薩 

行。云 何 行 菩 薩 行。乃 至 云 何於 普 賢 行 疾 得 圓 滿。 



(Nhưng  chưa  biết  Bồ  Tát  học  Bồ  Tát  hạnh  như  thế  nào?  Tu  Bồ  Tát 

hạnh như thế nào? Hành Bồ Tát hạnh như thế nào? Cho đến làm sao để hạnh 

Phổ Hiền mau được viên mãn?)  





Đây là tiểu đoạn thứ hai. Tiểu đoạn thứ hai là:  





Chánh trần sở vấn. 

正 陳 所 問。 



(Nêu thẳng câu hỏi)  





Ngài nêu ra những câu hỏi, những nghi vấn của chính mình để cầu xin 

thiện tri  thức dạy bảo.  “Con đã phát  Bồ  Đề tâm, nhưng chẳng biết học  Bồ 

 Tát hạnh ra sao?”   “Học”  là mong được hiểu. Câu thứ hai  “vân hà tu Bồ Tát 

 hạnh” : Câu này nói về Hạnh. Hai câu này là hai môn Giải và Hạnh, là tổng 

cương  lãnh.  Trong  một  chương  trước,  chúng  tôi  đã  từng  nói  rồi,  trong 

chương trước có tổng cộng  mười ba câu  hỏi. Ở chỗ  này  giản  lược,  lẽ ra có 

đủ cả mười ba câu, nhưng bị lược đi. Chúng ta xem Chú Giải, ý nghĩa này đã 

được nói trong phần trước rồi. Trong chú giải viết:  





Thứ. 

次 



(Kế đến). 





 “Thứ”  là đoạn thứ hai, tức tiểu đoạn thứ hai. 





Nhi  “vị tri” hạ. 

而 未 知 下。 



(Từ chữ “nhưng chưa biết” trở đi). 





Đây là nói về đoạn kinh văn này. 





Chánh trần sở vấn. 

正 陳 所 問。 



(Nêu thẳng câu hỏi). 



Đây chính là phần trình bày những điều Thiện Tài muốn hỏi. 





Hiển vị pháp lai. 

顯 為 法 來。 

(Nêu rõ [chính mình] vì pháp mà đến)  



Tỏ rõ Thiện Tài vì pháp mà đến, chứ không vì điều chi khác, vì pháp mà 

đến cầu thiện tri thức chỉ dạy. 



Vấn trung lược giả. 

問 中 略 者。 

(Lời hỏi ở đây được [người phiên dịch] rút gọn)  



Những  điều  được  hỏi  ở  đây  chúng  ta  đã  từng  thấy  trong  phần  trước  có 

tổng cộng mười ba câu, nhưng ở đây chỉ có năm câu, nói rút gọn!  “Rút gọn”  

không  phải  là  do  nguyên  văn  rút  gọn  mà  do  người  phiên  dịch  rút  gọn,  chứ 

nguyên văn thì có. 



Nhược Thiện Tài lược, hữu vân hà tri . 

若 善 財 略，友 云 何 知。 

(Nếu Thiện Tài rút gọn thì thiện hữu làm sao biết được)  



Nếu Thiện Tài chỉ nói năm câu này thì thiện hữu khai thị cho Ngài cũng 

chỉ có  năm  điểm  này,  làm sao có thể  giảng  viên  mãn cho được? Những  lời 

giảng trong phần sau rất viên mãn, đối với cả mười ba câu hỏi đều giảng rất 

viên  mãn.  Do  đây  biết  được  rằng:  Ở  chỗ  này,  [câu  hỏi  bị  giản  lược]  là  do 

người phiên dịch rút gọn. Người phiên dịch rút gọn cũng là có nguyên nhân, 

bởi lẽ người Trung Quốc thích đơn giản, ở đây tôi nói về người Trung Quốc 

thuở  xưa. Người  Trung Quốc  thời cổ  ngôn  ngữ,  văn  tự  đều thích đơn  giản, 

đều chẳng thích nói rườm rà. Do vậy, họ thấy trong kinh Phật có nhiều chỗ 

lặp đi lặp lại, khi dịch kinh bèn rút gọn lại. Do vậy, câu tiếp theo [trong lời 

chú giải] là:  





Hạ hữu bất ưng biến điệp tiền vấn. 

  

下 友 不 應 遍 牒 前 問。 



(Thì vị thiện hữu kế tiếp lẽ ra chẳng thể trả lời hoàn toàn khớp với các 

câu hỏi trong phần trước)  





 “Biến điệp”  là  mỗi  một điều do Ngài (tức Thiện Tài đồng tử) nói ra, 

tỳ-kheo Cát  Tường Vân đều  giải đáp  hết,  cho thấy  lời  hỏi của Ngài  là  viên 

mãn, chứ không phải chỉ có năm câu, mà phải là mười ba câu. Lại xem tiếp 

đoạn kinh văn kế đó:  



 Ngã văn thánh giả thiện năng dụ hối, duy nguyện từ ai, vị ngã tuyên 

 thuyết. Vân hà Bồ Tát tốc đắc thành tựu A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ 

 Đề? 

我 聞 聖 者 善 能 誘 誨。唯 願 慈 哀，為 我 宣 說，云 何 菩 薩 速 

得 成 就 阿 耨 多 羅 三 藐 三 菩 提。  

(Con nghe thánh giả có thể khéo khuyên dụ, dạy dỗ, xin Ngài xót thương 

tuyên nói cho con: “Làm thế nào để Bồ Tát mau được thành tựu Vô Thượng 

Chánh Đẳng Chánh Giác?”)  





Kinh văn đến chỗ này đã thuật xong lời thỉnh giáo của Thiện Tài đồng 

tử  đối  với  thiện  tri  thức.  Đây  là  tiểu  đoạn  thứ  ba,  tiểu  đoạn  thứ ba  là  thỉnh 

giáo. Những chỗ giống như thế này, chúng ta đều nên học tập. Nếu chúng ta 

thân  cận  một  vị  thiện  tri  thức,  hướng  về  vị  ấy  thỉnh  giáo  thì  phải  tỏ  ra  lễ 

phép,  lời  lẽ  phải  có  chừng  mực,  chẳng  thể  bộp  chộp  suồng  sã  nêu  câu  hỏi, 

một tí lễ kính cũng không biết, người ta chẳng nói cho quý vị đâu nhé! Nếu 

quý  vị đối  với  mọi chuyện đều biết  lễ, biết giữ chừng  mực, người ta chẳng 

thể không giảng cho quý vị. Người ta không giảng cho quý vị thì sẽ thấy khó 

xử,  quý  vị  thật  sự  vì  pháp  tìm  đến  mà!  Vậy  thì  sau  khi  chính  mình đã  nêu 

câu  hỏi,  lại phải khen  ngợi thiện tri  thức, rồi  mới thỉnh  vị ấy tuyên  nói. Do 

vậy,  “con nghe thánh giả có thể khéo khuyên dụ, dạy dỗ”.  Câu này nhằm tán 

thán vị ấy. Lời chú giải giảng về đoạn này như sau:  





Hậu. 

後 



(Sau đó). 





Chữ  “hậu”  ở đây chỉ tiểu đoạn thứ ba. 







“Ngã văn thánh giả” hạ, thán đức thỉnh thuyết, hy thùy bạt tế.    

我 聞 聖 者 下，歎 德 請 說，希 垂 拔 濟。 



(Từ  chữ   “ngã  văn  thánh  giả”   trở  đi  là  khen  ngợi  đức,  thỉnh  nói  ra, 

mong [thiện tri thức] sẽ rủ lòng cứu giúp)  





Mong thiện tri thức giúp đỡ Ngài. Bạt là  “bạt khổ”  (dẹp khổ),  “tế”  là 

 “cứu  tế”   (cứu  vớt).  Mong  mỏi  thiện  hữu  giúp  đỡ,  giúp  cho  Ngài  phá  mê 

khai ngộ. 





Vị hữu trí thiện năng, hữu từ vô lận, cố ưng vị thuyết . 

謂 有 智 善 能，有 慈 無 吝，故 應 為 說。 



(Ý nói vị ấy có trí huệ, sẽ có năng lực hay khéo, có lòng Từ nên không 

bỏn xẻn, cho nên sẽ nói)  





Thiện  hữu có trí  huệ.  Hễ vị ấy có trí  huệ thì đương  nhiên sẽ có thiện 

xảo phương tiện, vị ấy có thể ứng cơ thuyết pháp. Thiện  hữu  lại có  lòng từ 

bi, có lòng từ bi nên chắc chắn chẳng tiếc pháp, nhất định sẽ rất hoan hỷ chỉ 

dạy; do  vậy  vị ấy nhất định sẽ  nói. Tiếp theo là phần giải thích về chữ  “dụ 

 hối”  (răn dạy). 





Dụ vị dụ dụ, tức thị giáo thọ dĩ thành tiền giải. 

誘 謂 誘 喻，即 是 教 授 以 成 前 解。  



(Dụ  có  nghĩa  khuyên  dụ,  tức  là  truyền  dạy  cho  thành  tựu  phần  Giải 

như đã nói trong phần trên)  





Nếu dùng cách nói hiện thời để giảng thì chữ Dụ (誘) này là phương 

tiện. Khuyên dụ người ta, dùng các thứ phương tiện thiện xảo để khuyên dụ, 

hướng dẫn người ta, không nhất định phải là lời lẽ. Ngoài ngôn từ ra, có thể 

nói  là  nhất  cử,  nhất  động,  một  lời  nói,  một  nụ  cười,  đều  có  công  năng 

khuyên dụ, hướng dẫn.  “Hối”  (誨) là dạy dỗ. 





Hối vị hối thị, tức thị giáo giới dĩ thành tiền hạnh. 

誨 謂 誨 示，即 是 教 誡 以 成 前 行。 



(Hối  là chỉ dạy, tức  là dạy răn  để thành tựu được phần  Hạnh  như đã 

nói trong phần trên). 





 “Dụ”  là giúp cho người ấy thấu hiểu, Hối là dạy người ấy làm như thế 

nào, tu ra sao? Từ đây trở đi thường gặp hai chữ này; bởi lẽ Thiện Tài đồng 

tử  hễ  gặp  thiện  tri  thức  đều  dùng  cách  tán  thán  như sau:   “Con  nghe  thánh 

 giả có thể khéo khuyên nhủ, dạy dỗ” . Ý nghĩa đều giống hệt. 





Tiền tuy quảng vấn. 

前 雖 廣 問。 



(Trong phần trước tuy lời hỏi rộng rãi)  





Trong phần trước có hỏi mười ba câu, những câu hỏi này được rút gọn 

[trong  kinh  văn],  đấy  là  những  câu  hỏi  rộng  rãi,  nhưng  trong  câu  kết  thúc 

cuối cùng [của lời hỏi]... 





Đản chí nhân viên. 

但 至 因 圓。 



(Chỉ nhằm đạt tới tu nhân viên mãn)  







Chỉ nhằm nêu câu hỏi tổng kết: Làm như thế nào sẽ khiến cho Bồ Tát 

thành tựu vô thượng Bồ Đề rất mau chóng? Đây là lời tổng kết. 





Thử trung kết thỉnh, kỳ ư quả mãn. 

此 中 結 請，期 於 果 滿。 



(Câu tổng kết lời thỉnh vấn ở đây nhằm mong viên mãn quả). 





Do đây  biết được rằng:  Thiện  Tài cầu  học chẳng phải  là đạt đến  giai 

đoạn này bèn chấm dứt. Không phải vậy! Ngài còn  muốn đạt đến viên mãn 

rốt ráo, có vậy mới thỏa mãn được nguyện vọng của Ngài. 







Song kết phát tâm vấn hành ý cố. 



雙 結 發 心 問 行 意 故。  



(Kết thúc cả hai ý phát tâm và hỏi về cách tu hành). 





Trong đoạn thỉnh giáo này, oai nghi, lời nói, lễ  mạo đều hết sức viên 

mãn, chúng ta  phải  học tập theo. Phần  tiếp theo  là tỳ-kheo Cát  Tường Vân 

khai thị cho Thiện Tài, trả  lời  những câu  hỏi của Ngài.  Hôm  nay chúng tôi 

giảng tới đây. 



Tứ Thập Hoa Nghiêm Kinh 

Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm 

Cát Tường Vân Tỳ Kheo Chương 

Phần 1 hết 





---o0o--- 

Phần 2 

Tập thứ ba  (12-03-03) 





Xin  giở  cuốn  kinh,  trang  thứ  sáu.  Xin  đọc  kinh  văn  trong  trang  thứ 

sáu:  





 Thời Cát Tường Vân tỳ-kheo cáo Thiện Tài ngôn: “Thiện tai, thiện 

 tai! Thiện nam tử! Nhữ dĩ năng phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề 

 tâm, thị sự vi nan. Phục năng thỉnh vấn hành Bồ Tát hạnh, nan trung chi 

 nan” . 

時 吉 祥 雲 比 丘 告 善 財 言，善 哉 善 哉，善 男 子，汝 已 能 發 

阿  耨  多  羅  三  藐  三  菩  提  心，是  事    為  難。復  能  請  問  行  菩  薩 

行，難 中 之 難。 



(Khi ấy, tỳ-kheo Cát Tường Vân bảo Thiện Tài rằng: “Lành thay! Lành 

thay!  Này  thiện  nam  tử!  Ông  đã  phát  tâm  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh 

Giác, đấy là chuyện khó.  Lại còn có thể thưa hỏi  hành Bồ Tát hạnh, đấy là 

chuyện khó nhất trong những chuyện khó”). 





Kinh văn từ chỗ này trở đi là lời thiện hữu tán thán và truyền dạy pháp 

môn. Đáp ứng lời khải thỉnh của Thiện Tài, trước khi truyền pháp, [thiện tri 

thức]  nhất  định  phải  tán  thán  Thiện  Tài.  Nói  thật  ra,  lời  tán  thán  này  cũng  

nhằm để khuyến khích, khích lệ mọi người chúng ta, mà cũng là lời căn dặn 

Thiện  Tài  phải  tự  trân  trọng.  Bởi  lẽ,  phát  tâm  quá  khó,  nhất  là  sau  khi  đã 

phát tâm lại còn chịu ham học. Đấy là hai sự khó khăn mà Ngài đều có thể 

trọn  đủ. Đấy  mới đáng  gọi  là pháp khí trong Phật  môn, có  năng  lực, có đủ 

điều kiện để tiếp nhận sự truyền pháp của thiện tri thức.  “A Nậu Đa La Tam 

 Miệu Tam Bồ Đề”  trong phần trước, tôi đã giảng quá nhiều rồi, tuy giảng rất 

nhiều,  nhưng  trong  bộ  kinh  này,  câu  này  được  lặp  lại  mấy  trăm  lượt.  Mỗi 

một lần tham học trong năm mươi ba lần tham học, chúng ta đều có thể thấy 

câu này đôi ba lượt, đủ thấy câu này vô cùng trọng yếu. 



Ở chỗ này, đức Thế Tôn không ngừng nhắc nhở chúng ta: Cái tâm ấy 

quả  thật  khó  phát!  Tuy  đã  phát  được,  nhưng  chỉ  trong  chớp  mắt  lại  quên 

tuốt,  phát  đó,  quên  đó,  đấy  gọi  là   “lộ  thủy  đạo  tâm”   (đạo  tâm  như  nước 

trong một giọt sương), chẳng đáng coi là pháp khí. Cũng có thể nói là không 

có năng lực, không đủ điều kiện để tiếp nhận đại pháp của Như Lai! Đấy là 

sự thật. Nếu là người thật sự phát đạo tâm, thân tâm cảnh giới của người ấy 

có thể nói là sẽ đại chuyển biến 180 độ. Chúng ta phát tâm mà tâm thái của 

chúng  ta  chẳng  chuyển  biến  gì  hết!  Hễ  thật  sự  phát  tâm  thì  sẽ  chuyển  biến 

liền.  Vì  sao  nói  người  ấy  có  sự  chuyển  biến  lớn  lao  như  vậy?  Là  vì  phàm 

phu và thánh nhân sai biệt chỉ trong  một ý niệm này. Ý niệm đã chuyển thì 

tướng  mạo  sẽ  chuyển.  Ý  niệm  đã  chuyển  thì thể  chất  sẽ  chuyển,  cảnh  giới 

cũng đồng thời xoay chuyển, đấy là đạo lý nhất định! Trong kinh luận, đức 

Phật thường dạy chúng ta:  “Cảnh tùy tâm chuyển” (Cảnh chuyển theo tâm). 

Dung mạo, thể chất của chúng ta đều thuộc về cảnh. Hễ phát Bồ Đề tâm thì 

không còn là phàm phu nữa! 



Từ kinh điển chúng ta thấy rằng Tiểu Thừa A La Hán, Bích Chi Phật 

đều không phát Bồ Đề tâm, Quyền Giáo Bồ Tát cũng chẳng thể phát Bồ Đề 

tâm.  Thế  nhưng quý  vị phải  hiểu  rõ một điều: Người  niệm  Phật  nếu không 

phát Bồ Đề tâm sẽ chẳng thể vãng sanh! Chúng ta phải đặc biệt lưu ý điểm 

này! Quý  vị thấy  Tam  Bối Vãng Sanh (Ba bậc vãng sanh) trong Vô  Lượng 

Thọ  Kinh,  điều kiện  vãng sanh đều  giống  hệt  như nhau:   “Phát  Bồ Đề tâm, 

 một  mực  chuyên  niệm  A  Di  Đà  Phật”.   Thượng  Bối  có  điều  kiện  này,  mà 

Trung  Bối,  Hạ  Bối  vẫn  có  điều  kiện  này.  Chúng  ta  chẳng  thể  coi  thường! 

Vậy thì thế nào là phát Bồ Đề tâm? Muốn nói rõ ra sẽ rất khó, hễ nói thì rất 

khó  thể  nào  nói  cho  rõ  ràng,  muốn  nghe  cho  hiểu,  muốn  nghe  cho  hiểu  rõ 

rệt, đương nhiên cũng chẳng phải là chuyện dễ dàng! 



Vậy thì vì sao rất nhiều người chẳng hiểu giáo lý nhưng niệm A Di Đà 

Phật vẫn được vãng sanh? Giống  như pháp sư Đàm  Hư đã kể cho chúng ta 

nghe: Một đồ đệ của pháp sư Đế Nhàn khi pháp sư còn trẻ, xuất thân là thợ 

vá  nồi,  một  chữ  cũng  không  biết,  niệm  Phật  được  ba  bốn  năm,  đứng  vãng 

sanh. Ông ta sống trong một ngôi miếu nhỏ trong làng. Có người báo tin cho 

cụ Đế Nhàn,  nói: “Đồ đệ của thầy đã đứng  vãng sanh  rồi!”  Ngày  hôm sau, 

lão  nhân  gia  mới  ngồi  thuyền,  từ  Kim  Sơn  ngồi  thuyền  đến  Ôn  Châu  cũng 

mất hai ba ngày. Đồ đệ của Sư vẫn đứng sừng sững hai ba ngày đợi sư phụ 

đến  lo  liệu  hậu  sự.  Nếu  chúng  ta  hỏi:  “Ông  ta  có  phát  Bồ  Đề  tâm  hay 

chăng?” Có phát! Vì chẳng phát Bồ Đề tâm, làm sao có thể vãng sanh? Nếu 

quý vị hỏi ông ta: “Bồ Đề tâm là gì?” Ông ta không biết, ông ta chẳng hiểu 

Bồ  Đề  tâm  là  cái  gì!  Nhưng  ông  ta  thật  sự  phát  Bồ  Đề  tâm!  Bồ  Đề  tâm  là 

tâm triệt để giác ngộ. Ông ta giác ngộ điều gì? Giác ngộ cõi nhân gian khổ 

sở. Hồi còn sống, ông ta là kẻ rất khổ não, cuộc sống hết sức vất vả, đối với 

thế  gian  này trọn chẳng  lưu  luyến  mảy  may  nào,  một  tí ti  vướng  mắc cũng 

đều chẳng có; nhất tâm nhất ý mong ngóng sanh về Tây Phương Cực Lạc thế 

giới. Đấy là Bồ Đề tâm. 



Chúng ta làm được hay chăng? Đích thực là chúng ta vướng mắc quá 

nhiều chuyện; do vậy, tâm chúng ta chẳng phải là Bồ Đề tâm, còn tâm ông ta 

thật sự là Bồ Đề tâm. Tâm ông ta thanh tịnh, tất cả những ô nhiễm trong thế 

gian này ông ta đều chẳng có. Lão hòa thượng dạy ông ta một câu Nam Mô 

A Di Đà Phật, điều gì cũng đều không giảng giải, bảo ông ta: “Ông cứ thật 

thà niệm, niệm mệt bèn nghỉ, nghỉ khỏe khoắn xong lại niệm. Cứ niệm miết 

như thế, chớ nên xen tạp, đừng hoài nghi, đừng nên gián đoạn”. Ba điều kiện 

ấy ông ta đều làm được. Không gián đoạn là ông ta niệm mệt bèn nghỉ, điều 

này  không  kể, điều  này  không  tính  là  gián đoạn, ông ta  nghỉ  ngơi thôi  mà! 

Hễ tỉnh giấc lại niệm tiếp A Di Đà Phật. Đấy là không gián đoạn. Chứ không 

phải  là bảo ông ta đêm  ngày  không  nghỉ  ngơi, điều  này  người bình thường 

chẳng thể làm được đâu! Mệt rồi thì nghỉ ngơi, nghỉ ngơi khỏe khoắn xong 

lại  niệm.  Do  ông  ta  thật  sự  làm  được,  “phát  Bồ  Đề  tâm,  một  mực  chuyên 

 niệm” , đây là tấm gương vô cùng tốt cho chúng ta. 



Một  câu  Phật  hiệu  niệm  đến  cùng  cực,  thời  gian  trọn  chẳng  dài  cho 

lắm,  ba  bốn  năm  liền  biết  trước  lúc  mất,  đứng  sững  vãng  sanh.  Người  như 

vậy  rất  hiếm  có,  phát  tâm  khó  lắm!  Sau  khi  phát  tâm  lại  chịu  thật  sự  làm, 

người thợ vá nồi ấy hằng ngày niệm Phật, niệm mệt bèn nghỉ, nghỉ khỏe rồi 

lại niệm, đấy chính là hành Bồ Tát hạnh, khó khăn nhất trong những sự khó. 

Ông ta không ra khỏi cửa, giống như người ta thường nói là “bế quan” vậy! 

Ông ta không thật sự bế quan, chúng ta thường  gọi  là “phương  tiện quan”. 

Nói  cho  đúng,  ông  ta  không  ra  khỏi  cửa  lớn,  một  mình  ở  trong  một  ngôi 

miếu  nát,  thật  thà  niệm  một  câu  A  Di  Đà  Phật,  ông  ta  thành  công.  Ông  ta 

thành tựu trọn chẳng kém những vị thiện tri thức Pháp Thân đại sĩ trong năm 

mươi  ba  lần  tham  học  này.  Thật  đấy!  Một  người  căn  tánh  Hạ  Hạ  tu  hành 

đúng  theo  lời  dạy,  trong  thời  gian  ba  bốn  năm  liền  biến  thành  Thượng 

Thượng  nhân! Nếu chúng ta từ đây  mà  giác ngộ, từ chỗ  này  mà  hiểu rõ thì 

cũng kể như là quý vị phát Bồ Đề tâm, quý vị thật sự giác ngộ rồi đấy! Do 

đó, giác ngộ khó khăn lắm! 



Sau  khi  giác  ngộ,  nhất  định  phải  buông  xuống.  Nếu  như quý  vị  nghĩ 

“tôi giác ngộ rồi, tôi phát tâm rồi, nhưng vẫn còn có vướng mắc chưa buông 

xuống được!” Nói thật ra, quý vị đang tự mình dối gạt mình, quý vị chưa hề 

giác  ngộ!  Vì  sao  vậy?  Hễ  giác  ngộ  nhất  định  sẽ  buông  xuống,  còn  có  mảy 

may  nào  không  buông  xuống  được  thì  hiển  nhiên  là  quý  vị  chưa  giác  ngộ, 

điều  này  khẩn  yếu  lắm!  Do  vậy,  phải  hiểu  tướng  trạng,  hình  dạng  của  giác 

ngộ  cho  rõ  ràng,  chính  mình  phải  chú  tâm  kiểm  điểm,  phản  tỉnh,  quán  sát 

xem có phải là giác ngộ thật sự hay chưa. Giác ngộ rồi bèn khởi tu, ngộ rồi 

phải hành, do vậy lại phải  “thưa hỏi hành Bồ Tát hạnh” , khó khăn là đây! 



Ở đây có ba câu chú thích ngắn gọn, giảng rõ tỳ-kheo Cát Tường Vân 

vì sao khen ngợi Thiện Tài. Dụng ý của Ngài là bảo Thiện Tài hãy tự gìn giữ 

cho chắc chắn, tự mình phải trân trọng,  quý tiếc, phải  giữ  vững tín  nguyện 

của chính mình. 





Hân văn thắng pháp. 

欣 聞 勝 法。 



(Vui vẻ nghe pháp thù thắng)  





Hướng  về thiện  hữu thỉnh  giáo, hoan  hỷ  lắng  nghe, tu  học pháp  môn 

thù thắng. Do vậy trong đoạn văn này, nửa đoạn trước giảng rõ hai thứ khó 

khăn  Thiện  Tài  đều  trọn  đủ,  đều  khắc  phục  được.  Đối  với  người  thông 

thường  mà  nói  thì  hai  thứ  khó  khăn  này  sẽ  ngăn  trở  người  ấy  khai  ngộ, 

chướng  ngại  người  ấy  tu  hành.  Vì  sao  ngày  nay  chúng  ta  nghe  pháp,  xem 

kinh chẳng thể khai  ngộ, công phu tu  hành chẳng thể đắc lực?  Là  vì không 

khắc  phục  được  hai  thứ  khó  khăn  ấy!  Nếu  hai  thứ  khó  khăn  ấy  đều  khắc 

phục được thì  hiện tượng ấy sẽ không còn nữa, chúng ta  nghe kinh sẽ khai 

ngộ, công phu sẽ đắc lực. Phần kinh văn tiếp theo gồm có mười câu. [Vì thế, 

đại sư Thanh Lương chú giải rằng]: 





Văn hữu thập cú. 

文 有 十 句。 



(Kinh văn có mười câu)  





Mười câu này nhằm nói lên hành Bồ Tát hạnh khó khăn. Sự khó khăn 

trong  hành  Bồ  Tát  hạnh  chẳng  phải  chỉ  nói  một  vài  điều  là  xong!  Chuyện 

khó khăn quá ư là nhiều! Mười câu này vẫn là nói quy nạp, đem những nỗi 

khó khăn phân loại, quy nạp thành mười loại lớn. Mười câu này là mười loại 

lớn. Chúng ta hãy đọc kinh văn một lượt. 





 Sở vị cần cầu Bồ Tát đạo, cần cầu Bồ Tát cảnh giới, cần cầu Bồ Tát 

 quảng bác tịnh hạnh, cần cầu Bồ Tát xuất hiện thần biến, cần cầu Bồ Tát 

 thị hiện quảng  đại  chư  giải  thoát  môn,  cần  cầu  Bồ  Tát  thị  hiện thế  gian 

 chủng  chủng  tác  nghiệp,  cần  cầu  Bồ  Tát  tùy  thuận  chúng  sanh  chủng 

 chủng  tâm  hạnh,  cần  cầu  Bồ  Tát  thị  hiện  nhập  xuất  sanh  tử  Niết  Bàn, 

 cần cầu Bồ Tát ư vi vô vi tâm vô sở trước, cần cầu Bồ Tát trừ đoạn chúng 

 sanh chủng chủng phiền não vi tế quá thất. 

所  謂  勤  求  菩  薩  道。勤  求  菩  薩  境  界。勤  求  菩  薩  廣  博  淨 

行。勤 求 菩 薩 出 現 神 變。勤 求 菩 薩 示 現 廣 大 諸 解 脫 門。勤 

求  菩  薩  示  現  世  間  種  種  作  業。勤  求  菩  薩  隨  順  眾  生  種  種  心 

行。勤 求 菩 薩 示 現 入 出 生 死 涅 槃。勤 求 菩 薩 於 為 無 為 心 無 

所 著。勤 求 菩 薩 除 斷 眾 生 種 種 煩 惱 微 細 過 失。 



(Chính là nói: Siêng cầu Bồ Tát đạo, siêng cầu cảnh giới Bồ Tát, siêng 

cầu  tịnh  hạnh  rộng  lớn  của  Bồ  Tát,  siêng  cầu  Bồ  Tát  xuất  hiện  thần  thông 

biến hóa, siêng cầu Bồ Tát thị hiện các môn giải thoát rộng lớn, siêng cầu Bồ 

Tát thị hiện các thứ tác nghiệp thế gian, siêng cầu Bồ Tát tùy thuận các thứ 

tâm hạnh của chúng sanh, siêng cầu Bồ Tát thị hiện vào ra sanh tử, Niết Bàn, 

siêng cầu Bồ Tát đối với hữu vi hay vô vi tâm đều không chấp trước, siêng 

cầu Bồ Tát trừ dứt các thứ phiền não, lỗi lầm vi tế của chúng sanh). 





Thiện  hữu  nói  cho  Thiện  Tài  biết  mười  thứ  khó  khăn  trong  Bồ  Tát 

hạnh.  Đây  là  tỳ-kheo  Cát  Tường  Vân  truyền  dạy  pháp  môn  cho  Thiện  Tài. 

Câu thứ nhất là nói tổng quát, chín câu sau là nói riêng biệt. Quý vị đọc lời 

chú giải của đại sư Thanh Lương, đọc kinh văn xong, chúng ta hãy xem lời 

chú giải. Ngài chú giải rất rõ ràng, mỗi một câu đều nói rõ ra. 





Hậu sở vị hạ. 

後 所 謂 下。 



(Từ sau chữ  “sở vị”  trở đi)  





 “Sở vị”   là chữ được dùng trong  kinh  văn, tức  “sở vị cần cầu Bồ Tát 

 đạo”.  Từ đoạn kinh văn này trở đi. 





Biệt điệp tiền vấn. 

別 牒 前 問。 



(Riêng nhắc lại những câu hỏi trong phần trước)  





Sau  khi  Thiện  Tài  đã  nêu  ra  những  câu  hỏi  để  thỉnh  giáo,  theo  thói 

quen thông thường, chúng ta nhất định phải nhắc lại những câu hỏi một lượt 

để đối chiếu xem có phải là quý vị nêu ra những ý nghĩa này hay không, rồi 

mới trả lời quý vị để tránh trường hợp quý vị nêu câu hỏi xong, người trả lời 

nghe rồi lại hiểu lầm ý, đáp sai câu hỏi, lãng phí thời gian! Do vậy, nhất định 

phải nhắc lại một lượt những câu quý vị đã hỏi, [vì vậy, thiện tri thức] lặp lại 

câu hỏi của Thiện Tài. 







Thị thích hậu nan. 

是 釋 後 難 。 



(Để giải thích những điều khó khăn [sẽ được nói tới] trong phần sau)  





 “Thị thích hậu nan”  là lời giải thích câu  “thưa hỏi hành Bồ Tát hạnh 

 là sự khó nhất trong những sự khó” , giải thích câu nói này. 





Văn hữu thập cú, tiểu hữu khai hợp. 

文 有 十 句，小 有 開 合。 



(Kinh văn gồm mười câu, trong ấy có chỗ tách ra, có chỗ gom lại đôi 

chút) 





Kinh  văn  tổng  cộng  có  mười  câu,  trong  ấy  có  chỗ  khai,  có  chỗ  hợp. 

Hợp là quy nạp hai hay ba vấn đề thành một. Khai là đối với một vấn đề, do 

có quá  nhiều  ý  nghĩa  trong ấy bèn tách ra  thành  hai  hoặc ba. Nhưng “khai, 

hợp” không nhiều cho nên nói  “tiểu hữu khai hợp”.   







Án thứ điệp tiền  

案 次 牒 前。 



(Dựa theo thứ tự, nhắc lại những câu hỏi trong phần trước)  





Chiếu theo thứ tự thuận, đem những câu hỏi của Thiện Tài trong phần 

trước nhắc lại một lượt. Câu thứ nhất là:  





Điệp tiền tổng trung nhị cú, nhược học, nhược tu, giai Bồ Tát đạo. 

牒 前 總 中 二 句，若 學 若 修，皆 菩 薩 道。 



(Ứng với hai câu hỏi tổng quát trong phần trước, dù học hay tu đều là 

Bồ Tát đạo). 





Đây  là  câu  hỏi  của  Thiện  Tài  đồng  tử:   “Làm  thế  nào  để  học  Bồ  Tát 

 đạo, làm thế nào để tu Bồ Tát đạo?”  Học là Giải môn, tu là Hạnh môn. Giải 

Hạnh tương ứng, Giải lẫn Hạnh đều coi trọng, đều thuộc về Bồ Tát đạo. Do 

vậy, khi trả  lời Thiện  Tài, [tỳ-kheo Cát  Tường Vân] đem  hai câu  hỏi trong 

phần  trước  gộp  lại  thành  một  câu.  Do  vậy  nói   “siêng  cầu  Bồ  Tát  đạo”.  

Trong  mỗi  một  câu  đều  có  bốn  chữ   “cần  cầu  Bồ  Tát”   (siêng  cầu  Bồ  Tát), 

nhằm nêu rõ những gì được nói ra hoàn toàn thuộc về Bồ Tát đạo. 





Dư cửu điệp biệt. 

餘 九 牒 別。 



(Chín câu kia tương ứng những câu hỏi riêng biệt)  





Những câu khác là nói riêng, còn câu đầu tiên là nói tổng quát. 





Nhất  cần  cầu  Bồ  Tát  cảnh  giới  giả,  tức  thị  tiền  văn  khởi  Bồ  Tát 

hạnh, phát khởi thú hướng Bồ Tát cảnh cố. 

  

一 勤 求 菩 薩 境 界 者，即 是 前 文 起 菩 薩 行，發 起 趣 向 菩 

薩 境 故。 



(Một, “siêng cầu cảnh giới Bồ Tát” chính là đoạn kinh văn trong phần 

trước  “khởi Bồ Tát hạnh, phát khởi, tiến hướng đến cảnh Bồ Tát” )  





Chúng ta gộp chung đoạn văn trước và sau lại để xem, lại đọc lời chú 

giải của đại sư  Thanh  Lương thì  ý  nghĩa  hết sức rõ ràng. Trong phần trước 

Thiện Tài đã hỏi (số trang của tôi khác với số trang trong sách của quý vị), 

Ngài đã từng hỏi:  “Học Bồ Tát hạnh như thế nào? Tu Bồ Tát hạnh như thế 

 nào? Khởi Bồ Tát hạnh như thế nào? Hành Bồ Tát hạnh như thế nào? Cho 

 đến làm thế nào để mau chóng viên mãn Phổ Hiền hạnh?”  Trong phần trước 

tôi đã từng nói với quý vị, trong khi phiên dịch, [các vị dịch giả] đã lược bớt 

[những  câu  hỏi  này].  Bởi  lẽ,  trong  phần  trước,  Ngài  đã  nêu  ra  tổng  cộng 

mười  ba  câu  hỏi.  Đối  với  câu   “khởi  Bồ  Tát  hạnh”   [của  Thiện  Tài] thì  câu 

 “cần  cầu  Bồ Tát hạnh”   [của  tỳ-kheo  Cát  Tường  Vân] là  giảng  về  khởi  Bồ 

Tát hạnh.  “Khởi”  (起) nghĩa là phát khởi, hưng khởi (dấy lên), tức là  “phát 

 khởi tiến hướng đến cảnh Bồ Tát”.  Chúng ta nói đến cảnh giới, nói thật ra, 

đấy  là  những  điều  nhỏ  nhặt,  vụn  vặt  trong  cuộc  sống  hằng  ngày.  Làm  thế 

nào  mới  có  thể  giống  như  Bồ  Tát,  sống  như  Bồ  Tát?  Vấn  đề  này  rất  trọng 

yếu,  chẳng  thể  không  lưu  ý.  Vì  vậy  tu  hành  là  tu  trong  sinh  hoạt  thường 

ngày. 





Nhị cần cầu Bồ Tát quảng bác tịnh hạnh giả  

二 勤 求 菩 薩 廣 博 淨 行 者。 



(Hai, siêng cầu tịnh hạnh rộng lớn của Bồ Tát)  





Một câu này…  

  

  

Nhiếp tiền tam cú. 

  

攝 前 三 句。 



(Bao gồm cả ba câu trước)  





Đây  là  chỗ  Hợp.  Trong  phần  trước,  Thiện  Tài  có  ba  câu  hỏi,  ở  đây 

hợp lại thành một câu. Chữ  “nhiếp”  (攝) có nghĩa là hợp lại. 





Vị hạnh nhiếp tiền hành Bồ Tát hạnh. Quảng bác nhiếp tiền biến 

mãn Bồ Tát hạnh. Tịnh tức nhiếp tiền tịnh Bồ Tát hạnh. 

謂 行 攝 前 行 菩 薩 行。廣 博 攝 前 遍 滿 菩 薩行，淨 即 攝 前 淨 

菩 薩 行。 



(Nghĩa là chữ “hạnh” bao gồm “hành Bồ Tát hạnh” trong phần trước. 

“Quảng bác” bao gồm “viên mãn trọn khắp Bồ Tát hạnh” trong phần trước. 

“Tịnh” bao gồm “tịnh Bồ Tát hạnh” trong phần trước)  





Cho thấy trong một câu này bao gồm ba câu hỏi của Thiện Tài trong 

phần trước. Ở đây, thiện hữu quy nạp thành một câu để trả lời. 



Cựu kinh cụ tam. 

舊 經 具 三。  

(Bản dịch cũ có đủ ba điều này)  



Chữ  “cựu kinh”  chỉ bản dịch [kinh Hoa Nghiêm] đời Tấn (tức bản Lục 

Thập Hoa Nghiêm). 





Nhất thị xuất ly đạo tức thị tiền hạnh, hạnh tức xuất cố. 

一 是 出 離 道 即 是 前 行，行 即 出 故。 



(Một,  chính  là  đạo  xuất  ly,  tức  là  Hạnh  đã  nói  trong  phần  trước,  vì 

Hạnh chính là thoát ra vậy). 



Bốn chữ  “hành Bồ Tát hạnh” , chúng ta nay đang hành phàm phu hạnh, 

Bồ Tát khác phàm phu; mà “Bồ Tát” được nói ở đây cũng khác với Bồ Tát 

thường được nhắc đến, sai khác ở chỗ nào? Thông thường, chúng ta nói tới 

Bồ  Tát  thì  trong  số  ấy  bao  gồm  Quyền,  Tiểu  Bồ  Tát.  Nếu  dựa  theo  giáo 

tướng  của  tông  Thiên  Thai  để  nói  thì  lại  có  Tạng  giáo  Bồ  Tát,  Thông  giáo 

Bồ Tát, Biệt giáo Bồ Tát, đều chưa thoát khỏi mười pháp giới. 

Nhưng Bồ Tát được nói tới ở đây là những vị Bồ Tát đã vượt thoát mười 

pháp giới, kinh Hoa Nghiêm nói tới bốn mươi  mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ. 

Thiện Tài đến tham học với một vị thiện tri thức là vì như trong phần trước 

tôi đã thưa với quý vị rồi đó, Ngài liền khế nhập cảnh giới ấy. Ví dụ như ở 

đây,  tỳ-kheo  Cát  Tường  Vân  đại  diện  cho  hàng  Sơ  Trụ  Bồ  Tát  trong  Viên 

Giáo. Do  vậy, Thiện Tài đồng tử đến tham  phỏng tỳ-kheo Cát  Tường Vân, 

cho thấy Thiện Tài đồng tử cũng là bậc Sơ Trụ trong Viên Giáo. Sơ Trụ của 

Viên Giáo bằng với Sơ Địa trong Biệt Giáo, đã vượt trỗi mười pháp giới, đã 

chứng nhập Nhất Chân pháp giới. Kinh Đại Tiểu Thừa thường gọi là  “nhập 

 Bất Nhị pháp môn”.  Ngài đã nhập pháp môn Bất Nhị; Nhị là gì? Trong mười 

pháp  giới  là  hai,  chữ   “Nhị”   biểu  thị  phân  biệt.  Trong  mười  pháp  giới  có 

phân  biệt,  trong  Nhất  Chân  pháp  giới  không  có  phân  biệt,  đấy  là  “không 

hai”. Nay Ngài  là Sơ  Trụ  Bồ  Tát,  hạnh được hỏi ở đây  là  hạnh của bậc  Bồ 

Tát  từ  Sơ  Trụ  trở  lên.  Do  vậy,  ở  đây  nói  đến  Xuất:   “Hạnh  tức  xuất  cố”  

(Hạnh chính  là  xuất), “xuất”  là ra khỏi  mười pháp  giới. Chẳng  những  thoát 

lìa lục đạo, mà còn thoát lìa mười pháp giới. 

Nói  một cách khác, trong Nhất Chân pháp giới có  những  vị Bồ Tát,  họ 

sống như thế nào? Hành Bồ Tát hạnh mang ý nghĩa như thế đấy. Muốn thưa 

hỏi những vị Pháp Thân đại sĩ, bọn họ hành Bồ Tát hạnh như thế nào? Đấy 

là ý nghĩa thứ hai. 



Thanh tịnh đạo tức thị tiền tịnh. 

清 淨 道 即 是 前 淨。 

(Thanh tịnh đạo tức là  “tịnh”  như đã nói trong phần trước). 



Trong  bản  dịch  cũ  gọi  [ “tịnh” ]  là   “thanh  tịnh  đạo”.   Tôi  nghĩ  ý  nghĩa 

này chắc quý vị cũng dễ hiểu hơn. Trong tựa đề của Vô Lượng Thọ Kinh ghi 

 “thanh tịnh, bình đẳng, giác” , mong mọi người hãy đặc biệt chú ý tới, tâm 

phải  thanh  tịnh,  chuyện  gì  cũng  đều  chẳng  thể  có!  Chẳng  những  thế  pháp 

(pháp  thế  gian)  không  thể  có,  mà  Phật  pháp  cũng  không  thể  có;  hễ  có  sẽ 

chẳng thể thoát khỏi lục đạo được! 

Chúng ta là người niệm A Di Đà Phật, chỉ chấp nhận có A Di Đà Phật, 

trong tâm quý vị, một ngày mười hai thời từ sáng đến tối, chỉ chấp nhận có 

A Di Đà Phật; trừ A Di Đà Phật ra, chẳng thể có gì khác. Nếu quý vị muốn 

thật sự có thì quý vị phải nhớ kỹ, quý vị không thể ra khỏi lục đạo luân hồi 

được  đâu!  Có  A  Di  Đà  Phật  thì  được!  Cảm  ứng  đạo  giao  với  Tây  Phương 

Cực Lạc thế giới, gọi là  “đới nghiệp vãng sanh”.  Quý vị thấy họ mang theo 

nghiệp  gì?  Mang  theo  những  nghiệp  chẳng  khởi  tác  dụng!  Họ  chưa  đoạn 

được nghiệp, chưa đoạn phiền não tập khí, tuy chưa đoạn nhưng đều chẳng 

khởi tác dụng! Họ suốt một ngày từ sáng đến tối là A Di Đà Phật, A Di Đà 

Phật, A Di Đà Phật, tất cả những nghiệp của họ đều chẳng khởi tác dụng, bị 

một câu A Di Đà Phật nén xuống, khuất phục. Kinh Kim Cang chép:  “Vân 

 hà  hàng  phục  kỳ  tâm?” (Làm  thế  nào  để  hàng  phục  cái  tâm  ấy?)  Chúng  ta 

đem một câu A Di Đà Phật hàng phục cái tâm, đấy gọi là  “đới nghiệp vãng 

 sanh”.  Tuyệt đối chẳng phải là một mặt niệm Phật, mặt khác vẫn sanh phiền 

não, vẫn là khởi tâm động niệm, như vậy là vô dụng! Nói trắng ra, một câu 

Phật  hiệu  của  quý  vị  không  đắc  lực,  không  đè  nén  vọng  tưởng,  tạp  niệm 

được,  đấy  là  không  đắc  lực.  Vì  sao  không  đè  nén  vọng  tưởng,  tạp  niệm 

được?  Do  quý  vị  không  buông  xuống,  quý  vị  không  thật  sự  cầu  sanh  Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  không  sanh  tâm  chân  thật,  không  bỏ  được  tình 

duyên thế gian, làm sao đi được? 

Do vậy, ở đây, tôi đặc biệt muốn khuyến khích các vị đồng tu chúng ta: 

Quán  Trưởng  vãng  sanh  đã  ban  cho  chúng  ta  một  sự  khải  thị  rất  lớn.  Nói 

cách khác, bà đã ban cho chúng ta một bài học trọng yếu nhất. Bà cảnh tỉnh 

chúng ta: Vãng sanh nhất định phải đứng mà đi, phải ngồi mà đi, đừng sanh 

bệnh, biết trước lúc mất thì bản thân quý vị  mới có thể nắm vững, mới thật 

sự  vãng  sanh.  Nếu  ngã  bệnh  nằm  trên  giường,  ngay  cả  sức  lực  để  tự  trở  

mình  cũng  không  có,  hoàn  toàn  là  nghe  theo  người  khác  sắp  đặt,  hy  vọng 

vãng sanh rất  mờ  mịt! Trong  khi ấy,  nếu  quý  vị không  gặp được thiện  hữu 

giúp đỡ sẽ chẳng thể vãng sanh. Thiện hữu thật sự hiểu biết những kiến thức 

thông  thường  trong  thời  điểm  khẩn  yếu  ấy,  thời  thời  khắc  khắc  nhắc  nhở 

người  [sắp  mất]  giữ  chánh  niệm;  chánh  niệm  là  buông  xuống  hết  thảy,  hết 

thảy  mọi chuyện đều không quan tâm tới,  hết  thảy đều chẳng cần bận  lòng 

nữa, nhất tâm chuyên niệm A Di Đà Phật cầu sanh Tịnh Độ. Thường xuyên 

nhắc  nhở, thường  xuyên căn dặn. Nếu không,  người [sắp  mất] ấy sẽ lúc thì 

thấy quỷ, lúc thì thấy thần, đấy chính là nghiệp lực trong lục đạo hiện tiền. 

Quán Trưởng có phước báo, khi bà bịnh hơi nặng hơn, những người xuất 

gia  chúng  ta  đều  vây  quanh  bà,  bảo  vệ  bà,  [được  như  vậy]  chẳng  dễ  dàng 

đâu! Có mấy người gặp được [cơ hội này]? Quý vị nghĩ thử xem, tương lai 

quý vị vãng sanh có gặp được duyên ấy hay chăng? Quý vị gặp được duyên 

ấy thì không có vấn đề gì, bảo đảm đưa quý vị đi vãng sanh. Nhưng nếu quý 

vị chẳng gặp được duyên ấy thì hỏng rồi, hỏng mất rồi! Chúng tôi nghĩ như 

thế  này: Chúng  ta có thể bảo  vệ, đưa Quán  Trưởng đi  vãng sanh, tương  lai 

bản thân chúng ta vãng sanh, ai sẽ bảo vệ đưa chúng ta đi? Không nhờ cậy 

được! Do vậy, chỉ có chính mình thực sự làm, chính mình phải thật sự đứng 

mất, ngồi mất, không cần người ta giúp đỡ, chẳng phiền tới người khác, đấy 

mới là thật sự nắm chắc. Đứng mất, ngồi mất, biết trước lúc mất, chúng ta có 

thể làm được hay không? Thưa với quý vị, ai cũng đều có thể làm được! Chỉ 

cần  quý  vị  thật  sự  buông  xuống  được,  tâm  quý  vị  niệm  Phật  thật  sự  khẩn 

thiết thì không có vấn đề gì cả! 

Thông  thường,  nếu  niệm  Phật  như  thế,  đạt  đến  cảnh  giới  ấy,  công  phu 

thành tựu nói chung ba năm là đủ rồi. Quý vị đã niệm được ba năm rồi, niệm 

được ba mươi năm rồi, vì sao vẫn chẳng có tin tức gì? Đấy là vì quý vị công 

phu  không  đắc  lực,  quý  vị  hoàn  toàn  không  vứt  bỏ  được  vọng  tưởng,  tạp 

niệm. Một mặt niệm Phật, một mặt khởi vọng tưởng, cho nên công phu của 

quý  vị  không  đắc  lực.  Nhất  định  phải  chú  ý  tới  điều  này,  con  người  trong 

sát-na lâm chung, trong sát-na hơi thở dứt bặt, chính là thời khắc quyết định 

tương lai người ấy sẽ đi vào đường nào. Trong sát-na ấy, một câu A Di Đà 

Phật  thì  người  ấy  liền  vãng  sanh.  Trong  Vô  Lượng  Thọ  Kinh,  nguyện  thứ 

mười tám là  “lâm chung mười niệm hay một niệm, nhất định vãng sanh thế 

 giới Cực Lạc”.  Cho nên một niệm tối hậu ấy là quyết định, là mấu chốt. Lúc 

bình thường là luyện binh, khi lâm chung là chiến đấu, hy vọng một niệm tối 

hậu là A Di Đà Phật, chứ không phải là tạp niệm hay những lời thừa thãi. 

Thông thường,  người ta  mất đi đều có thân  Trung  Ấm.  Tôi  nghĩ  quý  vị 

có thân thích, bằng hữu, người già qua đời, quý vị đến tiễn đưa, rõ ràng là đã 

từng trông thấy. Người ấy  đã tắt  hơi  rồi, chúng ta đứng bên cạnh  người ấy 

niệm Phật, niệm tới tám tiếng đồng hồ, khuôn mặt người ấy sẽ hiện vẻ biến 

đổi. Tuy người ấy không nói năng được, nhưng nếu quý vị quan sát cẩn thận 

những biểu hiện trên khuôn  mặt người ấy: Nếu người ấy đau đớn, có giằng 

co gì thì quý vị chú tâm quán sát sẽ thấy có dấu tích. Sau khi thần thức hoàn 

toàn  rời  đi,  người  ấy  có  thể  khôi  phục  lại  dáng  vẻ  bình  thường,  đấy  là  có 

Trung Ấm. Trong kinh dạy thần thức tách rời thân thể giống như con rùa bị 

bóc mai trong khi còn sống, rất đau khổ! Do vậy khi người ấy sắp mất, quyết 

chớ nên đụng chạm vào người ấy. Chúng ta thường nói là tám tiếng đồng hồ, 

nhưng theo sách Sức Chung Tân Lương dạy thì là mười hai tiếng. Mười hai 

tiếng  là an toàn  nhất. Người ấy đã hoàn toàn rời  lìa  xác thân, quý  vị có thể 

đụng chạm, sờ mó, không có vấn đề chi hết! 

Trong  vòng  mười  hai  tiếng  đồng  hồ,  chớ  nên  chạm  vào.  Chẳng  những 

không  được  chạm  vào  thân  thể,  mà  còn  có  kẻ  vô  tri,  nghe  kinh  nói  nếu  ai 

được  vãng  sanh  thì  [thần  thức] sẽ  thoát  ra  từ  đỉnh  đầu,  toàn  thân  đều  lạnh, 

đến cuối cùng đỉnh đầu vẫn còn có chút hơi nóng, muốn sờ vào để thăm dò 

người mất ấy sẽ đi về đâu? Thăm dò như vậy sẽ lôi người ấy trở lại, lại đưa 

người ấy vào trong tam ác đạo! Người thăm dò là oán gia trái chủ của người 

mất,  [những  người  hộ  niệm]  phải  chấn  chỉnh  người  ấy,  quyết  định  chẳng 

được đụng chạm! Thăm dò để làm gì cơ chứ? Không cần thiết! Thực ra, khi 

đứng bên cạnh lắng lòng quán sát thì sẽ có thể phán đoán được! Lâm chung 

ra  đi  không  có  Trung  Ấm,  hết  sức  hiếm  có!  Tôi  cũng  đã  đưa  tiễn  không  ít 

người, lúc lâm chung không có Trung Ấm thì chỉ có mình Quán Trưởng, tôi 

chỉ  thấy  có  mình  bà  ta  là  không  có  Trung  Ấm.  Ấy  là  vừa  tắt  thở  liền  vãng 

sanh, phù hợp với điều được dạy trong kinh, vãng sanh Tây Phương Cực Lạc 

thế giới không có Trung Ấm. Thêm nữa, người sanh lên trời cũng không có 

Trung  Ấm,  người  cõi  trời  phước  báo  lớn  nên  chẳng  qua  giai  đoạn  Trung 

Ấm. Lại còn một loại là đọa vào địa ngục cũng không có Trung Ấm, đấy là 

địa ngục Vô Gián, vừa tắt thở liền đọa ngay, nhưng người ấy lộ vẻ rất hoảng 

sợ,  tướng  trạng  rất  khó  coi!  Nhưng  tướng  ấy  không  hề  có  biến  hóa.  Kinh 

điển dạy chúng ta rằng: Trong ba thứ tình huống ấy thì không có Trung Ấm, 

còn những trường hợp khác đều có Trung Ấm. Do vậy, nếu chúng ta không 

việc gì thì phải đọc sách Sức Chung Tu Tri (những điều cần biết về việc hộ 

niệm cho  lúc  lâm chung) cho  nhiều, không  gì quan trọng bằng  hiểu rõ kiến 

thức này. Chúng ta hiểu rõ rồi, tánh cảnh giác của chúng ta mới cao, vì sao 

vậy? Mỗi cá nhân đến lúc cuối cùng đều phải trải qua giai đoạn này. Đến lúc 

ấy, nếu như có oán thân trái chủ đến bên cạnh rờ rẫm, thăm dò, làm cách nào 

đây?  Không  có  biện  pháp  nào  ngăn  ngừa  được,  cho  nên  [lúc  bình  thường] 

phải thật thà niệm thì mới an toàn. 

Nhưng  trong  Niệm  Phật  Luận,  chúng  ta  đã  cho  in  rất  nhiều  bản  Niệm 

Phật Luận; cuốn sách này do lão pháp sư Đàm Hư giảng, pháp sư Đại Quang 

ghi  lại.  Hai  tháng  trước  đây,  pháp  sư  Đại  Quang  đã  vãng  sanh.  Chúng  tôi 

cũng rất thân quen với thầy ấy, cũng là bạn cũ của nhau. Năm nay, thầy ấy 

cũng  phải  ngoài  tám  mươi  tuổi  rồi!  Những  người  được  nói  tới  trong  phần 

sau cuốn Niệm Phật  Luận toàn  là phàm phu, đều  là kẻ bình thường. Người 

xuất  gia  như  pháp  sư  Tu  Vô  tại  chùa  Cực  Lạc  ở  Cáp  Nhĩ  Tân  (Harbin), 

chúng tôi đọc xong bèn mong được đến thăm chùa Cực Lạc. Pháp sư Tu Vô 

vãng  sanh  tại  nơi  ấy,  biết  trước  lúc  mất,  ngồi  mất.  Vị  pháp  sư  ấy  xuất  gia 

cũng  là  người  khổ  não,  trước  khi  xuất  gia  làm  thợ  nề,  không  biết  chữ,  chỉ 

biết  niệm  một câu  A Di Đà Phật, chuyện  gì cũng không biết,  là  người chất 

phác.  Người  chất  phác  niệm  Phật  bèn  thật  thà  niệm,  chúng  ta  không  chất 

phác  nên  niệm  Phật cũng không thật thà!  Các quý  vị thấy  Ngài ra  đi thong 

dong, tự tại như thế đó! 

Cư  sĩ  Trịnh  Tích  Tân  là  người  buôn  bán.  Nghe  lão  pháp  sư  Đàm  Hư 

giảng  kinh  Di  Đà,  biết  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  tốt  lành,  ông  ta  giác 

ngộ  liền,  không  buôn  bán  nữa,  chuyên  môn  niệm  Phật,  chuyên  môn  giảng 

kinh Di Đà, đến các nơi giảng kinh Di Đà cho người ta nghe, khuyên người 

khác  niệm  Phật.  Khi ông ta  mất  là biết trước lúc  mất, không đổ bệnh,  ngồi 

qua đời. Trong truyện ấy còn kể kèm thêm truyện của người em trai ông ta. 

Em  trai  ông  ta  thoạt  đầu  không  tin  tưởng,  trách  móc  người  anh  nghỉ  buôn 

bán,  bỏ  đi  niệm  Phật,  chê  anh  mê  tín,  học  Phật  đến  nỗi  mê  muội  luôn!  Về 

sau,  thấy  anh  mình  ra  đi  tự  tại  như  vậy  ông  ta  bèn  tin  tưởng,  ông  ta  cũng 

niệm Phật! Niệm được ba năm cũng vãng sanh. Chẳng qua ông ta vãng sanh 

còn  mắc  chút  bệnh  khổ,  không  được  thong  dong  như  anh  mình,  nhưng  kể 

như là có công phu. 

Tại chùa Trạm Sơn ở Thanh Đảo có một vị nữ đồng tu họ Trương cũng 

là  người  khổ  não.  Chồng  bà  ta  là  phu  kéo  xe,  xe  kéo  hiện  thời  không  còn 

nữa.  Rất  khổ!  Cu-li  mà!  Bà  ta  có  hai  đứa  con  nhỏ,  một  nhà  bốn  miệng  ăn. 

Ngày nào chồng bà ta không kéo xe thì ngày đó không có cơm ăn, sống khổ 

sở  như  vậy.  Mỗi  Chủ  Nhật,  chùa  Trạm  Sơn  có  hội  Niệm  Phật,  bà  ta  đều 

tham gia. Bà niệm rất thành tâm, khi vãng sanh biết trước lúc mất, ngồi qua 

đời! 

Chúng ta thấy những người ấy đều là người khổ não, bởi lẽ họ khổ quá 

cho nên đối với thế gian này chẳng lưu luyến gì nữa. Vì sao ngày nay chúng 

ta không thành công? Có một chút của cải đã hại chết quý vị rồi! Cuộc sống 

của quý vị vẫn còn khá, quý vị lưu luyến thế gian này, quý vị không buông 

xuống  được.  Bọn  họ  một  ngày  không  làm  là  một  ngày  không  có  cơm  ăn; 

chẳng biết ngày mai sẽ sống bằng cách nào? Đối với thế gian này trọn chẳng 

có  mảy  may  lưu  luyến  gì! Nghe  nói  Tây Phương thế  giới tốt lành  liền  nhất 

tâm  nhất  ý  cầu  sanh.  Ý  niệm  cầu  sanh  khẩn  thiết,  chân  thật,  triệt  để  buông 

thế  gian  này  xuống,  thật  sự  phù  hợp  với  điều  kinh  đã  giảng:   “Phát  Bồ  Đề 

 tâm, một mực chuyên niệm” . Do vậy, tâm họ thanh tịnh. Đừng thấy người ta 

sống khổ sở, tuy cuộc sống khổ sở như thế nhưng tâm họ thanh tịnh. Kẻ làm 

quan  lớn  trong  thế  gian,  đại  phát  tài  đều  thua  họ.  Tâm  họ  thanh  tịnh,  công 

phu niệm Phật đắc lực; đấy là những tấm gương cho chúng ta, chúng ta phải 

nên học tập theo đấy. 

Học  bằng  cách  nào?  Xả!  Không  xả  là  không  được!  Xả  phiền  não,  xả 

sanh tử, xả lục đạo, xả bệnh khổ, chẳng được lưu luyến mảy may nào, sanh 

tử  là  chuyện  lớn  mà!  Vô  lượng  kiếp  đến  nay,  chúng  ta  đều  không  có  cách 

nào thoát lìa lục đạo luân hồi, đều không có cách gì liễu sanh tử, lần này gặp 

được cơ hội này, gặp được kinh điển này, gặp được pháp môn này, chỗ mấu 

chốt trong hiện thời là chúng ta có buông xuống được hay không? Hễ có thể 

buông  xuống  được,  chiếu  theo  kinh  luận,  phương  pháp  này  để  tu  hành  thì 

chắc chắn sẽ thành tựu. Do vậy, thanh tịnh đạo là trọng yếu. Ý nghĩa thứ ba 

là:  



Thanh tịnh quảng đại tâm. 

清 淨 廣 大 心。 

(Tâm thanh tịnh rộng lớn). 



Đây là ý nghĩa  “đầy đủ trọn khắp”  đã nói trong phần trước. Tâm chẳng 

những  phải  thanh  tịnh  mà  còn  phải  rộng  lớn,  phải  giống  như Phật,  Bồ  Tát. 

 “Tâm bao thái hư, lượng châu sa giới” (Tâm bao thái  hư,  lượng trọn khắp 

các cõi có số lượng nhiều như cát). Phải có cái tâm ấy. Có cái tâm như vậy 

sẽ tự nhiên trên cúng dường chư Phật, dưới hóa độ chúng sanh, không phân 

biệt, không chấp trước, không thấy thân - sơ, tâm đại từ  bi tự  nhiên  lưu  lộ. 

Câu  này  bao  gồm  nội  dung  của  ba  câu  trong  số  mười  ba  câu  hỏi  nơi  phần 

trước. Từ đây trở đi, mỗi câu [trả lời] đều nhằm  ăn khớp với những câu hỏi 

trong phần trước. Chúng ta xem câu thứ ba trong lời chú giải. 







Tam, tức tiền chuyển, Bồ Đề hạnh diệc chuyển biến cố. 

  

三 即 前 轉，菩 薩 行 亦 轉 變 故。 

(Điều thứ ba chính là chuyển biến như trong phần trước đã nói, vì hạnh 

Bồ Đề cũng chuyển biến)  







Kinh văn ghi  “cần cầu Bồ Tát xuất hiện thần biến”  (siêng cầu Bồ Tát 

xuất hiện thần thông biến hóa), chữ  “thần biến”  ấy có nghĩa là Chuyển. Vì 

sao có chuyển biến? Nói thật ra, biến hóa rất nhiều. Chuyển biến to lớn như 

trong phẩm Phổ Môn đã nói  “nên dùng thân nào để độ được bèn hiện thân 

 ấy”.  Đấy là chuyện lớn lao. Trong những chuyện nhỏ nhặt thường ngày, tùy 

theo  thói  quen  sinh  sống  của  chúng  sanh,  tùy  thuận  ý  thức,  hình  thái  của 

chúng sanh, tùy thuận hết thảy lòng ưa ghét của chúng sanh mà Bồ Tát qua 

lại  với  họ,  cũng  thường  chuyển  biến  ở  trong  ấy.  Những  điều  ấy  đều  gọi  là 

 “thần biến”.  Như vậy mới có thể hóa độ chúng sanh, cùng hòa quang đồng 

trần với chúng sanh, nay chúng ta gọi là “cơ hội giáo dục”, tùy thời tùy chỗ 

vận dụng cơ hội giáo dục khéo léo thì đều thuộc về chuyển biến. 





Tứ, tức thâm nhập. 

四 即 深 入 。 



(Điều thứ tư là thâm nhập)  





Tức  “siêng cầu Bồ Tát thị hiện các môn giải thoát rộng lớn”.   





Thâm nhập quảng đại giải thoát môn cố. 

  

深 入 廣 大 解 脫 門 故。 



(Vì thâm nhập môn giải thoát rộng lớn)  





 “Môn”  (門) là nói tỷ dụ, tỷ dụ sự ra vào; ra vào đều theo cái cửa ấy. Ở 

đây nói ra tam giới, vào tam giới, ra mười pháp giới, vào mười pháp giới, tỷ 

dụ như vậy.  “Quảng đại giải thoát môn”  là ra khỏi mười pháp giới thì mới 

là  “quảng đại”.  Giải thoát môn được nói đến trong Tiểu Thừa chỉ là thoát lìa 

lục đạo luân hồi liền coi là giải thoát rồi! Chữ Giải (解) là Phá Âm Tự9 đọc 

giọng  Khứ  Thanh,  đừng  đọc  là  jiě,  hãy  đọc  là  xiè,  nên  coi  chữ  này  được 

dùng  như động  từ,  [mang  ý  nghĩa] cởi  gỡ  ra.  Cởi  gỡ  những  gì?  Phiền  não, 

giải trừ Kiến  Tư phiền  não. “Thoát” (脫)  là thoát  lìa  lục  đạo  luân  hồi. Nếu 

quý vị chẳng giải trừ được Kiến Tư phiền não sẽ không ra khỏi lục đạo luân 

hồi. Do  vậy, giải thoát  gồm  hai chuyện.  “Đại giải thoát môn”  ở đây chẳng 

những là giải trừ Kiến Tư phiền não mà Trần Sa phiền não cũng giải trừ, Vô 

Minh phiền não cũng phải tối thiểu giải trừ được một phần. Như trong kinh 

Hoa Nghiêm đã nói:  “Bốn mươi mốt phẩm vô minh phá được một phẩm thì 

 mới thoát lìa mười pháp giới, nhập Nhất Chân pháp giới. Đấy gọi là đại giải 

 thoát, quảng đại giải thoát”.  Quảng (廣) là khen ngợi nó lớn lao, bởi lẽ khi 

ấy đã  minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật.  “Thâm nhập quảng đại”  ý 

nghĩa càng sâu, bởi lẽ vô minh có bốn mươi mốt phẩm, nay quý vị mới phá 

được một phẩm, vẫn chưa thể thâm nhập. Bốn mươi mốt phẩm vô minh phá 

sạch  rồi,  chứng  được  Phật  quả  rốt  ráo  trong  Viên  giáo,  mới  gọi  là   “thâm 

 nhập quảng đại giải thoát môn” . Thiện Tài đồng tử mong cầu, nguyện vọng 

cao cả, chẳng phải là đạt đến giai đoạn này bèn “được chút ít đã cho là đủ”, 

Ngài không hề như vậy. Ngài hy vọng thành tựu viên mãn giống hệt như chư 

Phật Như Lai. Đấy là ý nghĩa của câu thứ tư. 





Ngũ, tức xuất sanh. 

  

五 即 出 生。 



(Câu thứ năm là xuất sanh)  





Tức câu   “cần cầu  Bồ Tát thị hiện thế gian chủng chủng  tác nghiệp”  

(siêng cầu Bồ Tát thị hiện các thứ công việc thế gian). 





Chủng chủng tác nghiệp phương năng sanh cố. 

種 種 作 業 方 能 生 故。 



(Thì các thứ tác nghiệp mới có thể sanh ra được) 





Đây là ý nghĩa  “xuất sanh”.  Vậy thì Bồ Tát có sự nghiệp hay không? 

Có chứ! Ở đây, chúng ta thấy  năm  mươi  ba vị thiện  tri thức  nhìn trên  hình 

tướng có nam, nữ, già, trẻ; nhìn từ công việc, bao gồm các ngành, các nghề. 

Thật sự, Thế Tôn dùng bọn họ để tượng trưng cho xã hội của chúng ta trong 

hiện thời. Chúng ta từ sáng đến tối lục căn tiếp xúc cảnh giới, người, sự, vật, 

các thứ công việc, luôn có Bồ Tát thị hiện trong ấy. Họ phải làm, họ chẳng 

thể không  làm! Chẳng  những phải  làm,  mà như chúng tôi thường  nói trong 

các buổi giảng: “Họ phải nêu một tấm gương tốt đẹp nhất cho hết thảy  mọi 

người!” Quý vị là học trò, Bồ Tát cũng làm học trò, nhưng Bồ Tát là học trò 

ưu  tú  nhất,  phẩm  hạnh  lẫn  học  vấn  đều  nổi  bật,  là  tấm  gương  tốt  nhất  cho 

bọn học trò. Quý vị làm thương nhân, Bồ Tát cũng làm thương nhân. Trong 

giới  con  buôn,  Bồ  Tát  nêu  gương  tốt  nhất  cho  lũ  con  buôn,  gương  tốt  ấy 

chính  là  “giác chứ không mê, chánh chứ không tà, tịnh chứ không nhiễm”. 

Do vậy, bất luận trong nghề nghiệp nào cũng đều làm gương mẫu cho nghề 

nghiệp  ấy,  đều  là  điển  hình  cho  nghề  nghiệp  ấy.  Nếu  là  bà  chủ  trong  gia 

đình,  Bồ  Tát  cũng  nêu  một  tấm  gương  tốt  về  bà  chủ  trong  gia  đình,  nêu 

khuôn  mẫu. Chư Phật Như Lai  nêu  gương tốt cho  Bồ Tát,  Bồ  Tát học theo 

Phật, nêu gương tốt cho hết thảy chúng sanh.  “Siêng cầu Bồ Tát thị hiện các 

 thứ công việc trong thế gian”   là  Bồ  Tát đạo, chứ không phải  là phàm  phu. 

Câu  kế  tiếp  đó:   “Cần  cầu  Bồ  Tát  tùy  thuận  chúng  sanh  chủng  chủng  tâm 

 hạnh”  (Siêng cầu Bồ Tát tùy thuận các thứ tâm hạnh của chúng sanh) ;  đấy 

chính là quán sát. 



Quán sát chúng sanh tâm hạnh dị cố. 

觀 察 眾 生 心 行 異 故。 

(Vì quán sát thấy tâm hạnh của chúng sanh khác biệt)  



 “Tâm hạnh” ở đây chính là  “khởi tâm động niệm”  như chúng ta thường 

gọi. Bồ Tát phải quán sát chúng sanh khởi tâm động niệm đủ mọi thứ khác 

nhau.  Vì  sao  khác  nhau?  Nhân  duyên  trong  ấy  rất  phức  tạp.  Nếu  Bồ  Tát 

chẳng quán sát cặn kẽ, thâm nhập quán sát thì làm sao có thể giáo hóa chúng 

sanh  cho  khế  cơ  được?  Nhất  định  phải  hiểu  tâm  hạnh  của  chúng  sanh  rồi 

mới giảng kinh thuyết pháp, câu nào cũng nói trúng phóc tâm trạng của họ, 

họ mới có thể cảm nhận. Do vậy, điều này rất trọng yếu. Trong kinh đã dạy 

rất hay!  “Quán sát”  không phải là bảo quý vị nghiên cứu, chẳng phải là bảo 

quý vị điều tra, chẳng phải là bảo quý vị hãy thống kê, chẳng hề bảo quý vị 

làm những chuyện đó! Quán sát phải có Định - Huệ; nói cách khác, nếu tâm 

chính mình không thanh tịnh, quý vị chẳng có cách nào chiếu soi cảnh giới 

bên ngoài. Do vậy, tâm phải thanh tịnh, tâm thanh tịnh sẽ tràn trề trí huệ, có 

vậy thì mới có thể chiếu soi tâm hạnh của hết thảy chúng sanh. 

Vì vậy, trong quá khứ, các vị tổ sư, đại đức giảng kinh thuyết pháp, lên 

đại  tòa10.  Trước  khi  thăng  đại  tòa  sẽ  có   “nghi  quy” ,  tức  là  có  nghi  thức: 

xướng  tán,  lễ  bái,  tụng  kinh,  niệm  chú,  đại  khái  trong  thời  gian  trước  khi 

giảng,  tối  thiểu  phải  là  nửa  tiếng,  [cử  hành]  nghi  thức  rất  long  trọng,  hiện 

thời chúng tôi đều giản lược hết. Hiện thời chúng tôi chỉ lễ Phật ba lạy, mọi 

người  xướng  bài  Khai  Kinh  Kệ,  chúng  tôi  liền  lên  đài  giảng  kinh.  Xưa  kia 

chẳng  giống  như  vậy,  trước  khi  giảng  kinh  thì  tối  thiểu  là  phải  nửa  tiếng 

đồng  hồ.  Sau  khi  pháp  sư  thăng  tòa,  trong  nửa  tiếng  ấy  sẽ  làm  gì?  Nhập 

Định. Mục đích nhập Định để xem xét căn cơ, ở đây gọi là  “quán sát” , nhập 

Định để xem xét căn cơ. Nếu không thể nhập Định thì cũng là để cho cái tâm 

định  lại, tĩnh  lại. Do  vậy,  đối  với  pháp sư  mà  nói thì Ngài  nhập Định quán 

sát căn cơ; còn  về phía  đại chúng  mà  nói  thì cũng  là chờ  những  người đến 

sau,  tức  những  người  không  thể  canh  thời  gian  đến  đúng  lúc.  Vì  thời  gian 

nửa tiếng ấy là để chờ những người tới chậm, đấy cũng là lòng từ bi. 

Xã hội hiện tại khác hẳn với trước kia. Trước kia là xã hội nông nghiệp, 

mọi người đều có thời gian [rảnh rỗi], chờ đợi không sao cả. Nghi thức long 

trọng  thì  đối  với  mỗi  một  người  có  tâm  nghe  pháp  cũng  sẽ  khởi  lòng  tôn 

trọng, vì thế cách này có điểm hay. Xã hội hiện thời đã khác xưa, mọi người 

rất quý thời gian; nói thật ra, đấy là điều đáng nên làm. Thế nhưng bảo  “thời 

 gian là tiền bạc”  thì ngay trong câu nói ấy cũng có nhiều vấn đề, vẫn là còn 

tham  tiền  tài,  không  buông  xuống  được.  Nói  theo  phương  diện  Phật  pháp, 

thời gian là sanh mạng, là mạng quang, rất nghiêm túc. Thời gian là tiền bạc, 

đối với người chân chánh tu hành thì họ đã bỏ sạch tiền tài rồi, họ chẳng coi 

trọng thứ ấy. Chúng ta cần phải hiểu điều này. Bởi lẽ, trong xã hội hiện thời 

toàn bộ nghi thức đều bị giản lược, mong sao thời gian chúng ta giảng kinh 

sẽ có thể dài hơn một chút, giảng được nhiều hơn một chút, chẳng phụ lòng 

các vị đồng tu từ nơi xa đến nghe. Đấy chính là điểm khác biệt giữa hiện tại 

và quá khứ, nhưng công phu quán sát này vẫn hết sức trọng yếu. 



Thất tức tăng quảng, hành vô trụ đạo phương tăng quảng cố. 

七 即 增 廣，行 無 住 道 方 增 廣 故。 



(Câu thứ bảy chính  là  mở rộng,  vì  hạnh đạo vô trụ thì  mới tăng rộng 

được)  





Trong  kinh  văn,  câu  này  được  ghi  là   “cần  cầu  Bồ  Tát  thị  hiện  nhập 

 xuất sanh tử Niết Bàn” (siêng cầu Bồ Tát thị hiện ra vào sanh tử, Niết Bàn). 

Ở đây đại sư Thanh  Lương chú  giải rất đơn  giản,  mà ý  nghĩa rất  viên  mãn. 

Phải  “hành vô trụ đạo”  thì mới thực hiện được chuyện này, đây chính là tự 

tại trong sanh tử Niết  Bàn, tự tại trong  nơi ấy. Chúng ta  thường  gọi  vị  nào 

làm được điều  này  là  “thừa nguyện tái lai” ;  vị ấy thật sự có  năng  lực thừa 

nguyện tái lai. Phải như kinh Kim Cang đã dạy:  “Trụ vô sở trụ nhi sanh kỳ 

 tâm”  (Không trụ vào đâu để sanh tâm) thì mới được! Lục Tổ Huệ Năng đại 

sư của Thiền Tông nhờ câu kinh này mà khai ngộ. Ngài nhập vào cảnh giới 

ấy,  cho  nên  Ngài  thật  sự  là  “vô  trụ sanh  tâm”.  “Vô  trụ”  là  tâm  thanh  tịnh, 

chẳng  nhiễm  mảy  trần,  Ngài  nói:   “Bổn  lai  vô  nhất  vật,  hà  xứ nhạ  trần  ai” 

(Vốn  không  có  một  vật,  chỗ  nào  nhuốm  bụi  trần).  Đấy  là  vô  trụ,  chẳng 

những trong tâm Ngài không có pháp thế gian mà Phật pháp cũng không có. 

Vì  sao  vậy?  Phật  pháp  vẫn  là  pháp  do  nhân  duyên  sanh.  Kinh  Kim  Cang 

dạy: “Pháp thượng ưng xả, hà huống phi pháp?” (Pháp còn  nên bỏ,  huống 

hồ phi pháp).   “Phi pháp”  là pháp thế gian,  “pháp”  là Phật pháp. Phật pháp 

lẫn thế gian pháp đều chẳng trụ, “chẳng trụ” là không để vào lòng, tâm quý 

vị sạch sẽ, thanh tịnh!  “Nhi sanh kỳ tâm” , sanh tâm gì? Tâm đại từ đại bi. Vì 

vậy, cái tâm ấy không phải là vắng lặng, Ngài vẫn còn có niệm, chứ không 

phải là vô niệm; đối với chính mình thì Ngài vô niệm, nhưng niệm niệm vì 

chúng sanh. Do vậy, Ngài sống bằng tấm lòng từ bi.  “Vô trụ”  và  “sanh tâm” 

là  một, không phải hai. Đấy chính là pháp môn Bất Nhị. Bậc Tiểu Thừa vô 

trụ nhưng không sanh tâm, chẳng sanh khởi tâm từ bi. Phàm phu chúng ta hễ 

sanh tâm thì phải trụ, hễ sanh tâm ắt có trụ. Chỉ có Bồ Tát mới có thể vô trụ 

và sanh tâm đồng thời. Đấy là chỗ cao minh của họ. Vì thế, các vị ấy có thể 

tăng quảng. Chúng ta hãy xem nhé:  





Cựu kinh vân  “cầu sanh tử Niết Bàn môn”, vị bất trụ Niết Bàn tức 

sanh tử môn, bất trụ sanh tử tức Niết Bàn môn. 

  

舊 經 云 求 生 死 涅 槃 門，謂 不 住 涅 槃 即 生 死門，不 住 生 

死 即 涅 槃 門。 



(Bản  dịch  cũ  (tức  Lục  Thập  Hoa  Nghiêm)  ghi  là   “cầu  sanh  tử  Niết 

 Bàn môn” , ý nói: Chẳng trụ Niết Bàn thì là sanh tử môn, chẳng trụ sanh tử 

thì là Niết Bàn môn)  





Niết  Bàn  là  “vô  trụ”,  sanh  tử  là  “sanh  tâm”.  Vị  ấy  sanh  tâm  là  vào 

trong  lục  đạo  độ  chúng  sanh,  đáng  nên  dùng  thân  nào  để  độ  được  bèn  thị 

hiện  thân  ấy.  Giống  như  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  có  ba  mươi  hai  ứng  thân, 

đáng nên dùng thân nào để độ được bèn thị hiện thân ấy. Tuy thị hiện thân, 

tâm Ngài thanh tịnh, chẳng  nhiễm  mảy  trần;  vì  thế, luận  theo phía Ngài  thì 

Ngài trụ Niết Bàn, luận theo phía chúng sanh, Ngài trụ trong sanh tử. Cả hai 

phía Ngài đều trụ, mà cũng có thể nói là cả hai phía Ngài đều chẳng trụ; bởi 

lẽ,  chính  Ngài  đã  trụ  Niết  Bàn  nên  Ngài  không  có  sanh  tử;  Ngài  trụ  trong 

sanh  tử,  không  trụ  trong  Niết  Bàn,  cả  hai  phía  đều  chẳng  trụ.  Vì  thế  gọi  là 

 “đắc đại tự tại” . Do vậy,  “chẳng trụ sanh tử tức Niết Bàn môn”.   





Nhị câu bất trụ, tức thị xuất nghĩa . 

二 俱 不 住，即 是 出 義。 



(Cả hai đều chẳng trụ chính là ý nghĩa của chữ Xuất)  





Vượt thoát, chẳng trụ trong sanh tử, chẳng trụ trong Niết Bàn. 





Do câu bất trụ. 

由 俱 不 住。 

(Do đều chẳng trụ)  



Hai bên đều chẳng trụ. 





Phương năng câu trụ. 

方 能 俱 住。 



(Thì mới có thể đều cùng trụ)  





 “Trụ”   ở  đây  chính  là  ý  nghĩa  của  chữ   “nhập”.   Nhập  là  thả  chiếc  bè 

từ, Ngài trụ vào cả hai bên. Tôi vừa mới nói, đối với chính Ngài mà nói thì 

Ngài  trụ  trong  Niết  Bàn,  đối  với  hết  thảy  chúng  sanh  để  nói  thì  Ngài  trụ 

trong  sanh  tử.  Cả  hai  bên  Ngài  đều  trụ,  chẳng  trụ  mà  trụ  nên  gọi  là   “thị 

 hiện”.  Đấy chính là sự thị hiện của Phật, Bồ Tát. 





Bát tức thành tựu. 

  

八 即 成 就。 



(Câu thứ tám là thành tựu)  





Tức là câu  “cần cầu Bồ Tát ư vi vô vi tâm vô sở trước”  (siêng cầu Bồ 

Tát đối với hữu vi và vô vi, tâm không chấp trước).  “Vi”  là pháp hữu vi,  “vô 

 vi”   là  pháp  vô  vi, Ngài đều chẳng  trụ  vào pháp  hữu  vi  lẫn pháp  vô  vi.  Hai 

bên đều chẳng trụ thì mới gọi là thành tựu. 





Ư vi vô vi tâm vô sở trước, hà hạnh bất thành? 

  

於 為 無 為 心 無 所 著，何 行 不 成。  



(Đối với hữu vi lẫn vô vi tâm đều không chấp trước, hạnh nào chẳng 

thành?) 





Do  vậy,  vị  ấy  có  thể  ở  trong  thế  gian  thị  hiện  các  thứ thân  phận,  thị 

hiện các thứ việc làm nhằm nêu gương cho hết thảy chúng sanh, dạy hết thảy 

chúng sanh “chẳng biến đổi cuộc sống hiện tại của quý vị”. Hiện thời quý vị 

đang sống như thế nào thì quý vị cứ sống như thế nấy, chẳng thay đổi công 

việc  hiện tại của  quý  vị, chẳng thay đổi  hoàn cảnh sống của quý  vị, quý  vị 

hành  Bồ  Tát  đạo  ngay  trong  ấy.  Điều  này  hay  tuyệt  đến  cùng  cực!  Siêu 

phàm nhập thánh ở ngay trong ấy. Quý vị muốn vượt thoát lục đạo luân hồi, 

quý  vị  muốn  vượt thoát  mười pháp  giới  thì  vượt nơi  đâu? Vượt  ngay trong 

cuộc sống hiện tại của chính  mình, vượt thoát ngay trong công việc thường 

ngày hiện tại; quý vị thấy rất tự tại! Vị ấy nêu khuôn mẫu cho chúng ta, biểu 

diễn  cho  chúng  ta  xem.  Trong  kinh  thường  nói:  “Vì  người  khác  diễn  nói”. 

 “Diễn”  là nêu gương cho người ta nhìn vào,  “thuyết”  là giảng giải. Do vậy, 

đấy là thành tựu thật sự. 





Cố Thế Tôn thuyết tận vô tận pháp, bất tận hữu vi, bất trụ vô vi. 

Ư  hữu vi  giới thị vô  vi pháp, ư vô vi giới thị hữu vi pháp. Hà sở  trước 

tai? 

故 世 尊 說 盡 無 盡 法，不 盡 有 為，不 住 無 為。於 有 為 界 示 

無 為 法，於 無 為 界 示 有 為 法，何 所 著 哉。 



(Cho  nên  đức  Thế  Tôn  nói  trọn  hết  pháp  vô  tận,  chẳng  tận  hữu  vi, 

chẳng trụ vô vi. Nơi hữu vi giới, chỉ bày pháp vô vi, trong vô vi giới chỉ bày 

pháp hữu vi! Há có gì để chấp nữa ư?)  





Mấy  câu  chú  giải  này,  khi  tôi  giảng  kinh  Kim  Cang  vào  năm  ngoái, 

[đã nói] mấy câu này  là toàn bộ  ý  nghĩa kinh  Kim Cang. Một bộ kinh  Kim 

Cang từ đầu đến cuối đều nói mấy câu này. Quý vị thấy đó, trong thuở đức 

Phật  thị  hiện  trong  cõi  đời,  cuộc  sống  của  Phật  mỗi  ngày  là  mặc  y,  trì  bát, 

khất  thực,  trở  về  giảng  kinh  thuyết  pháp  cho  hàng  đệ  tử.  Đấy  chính  là  nêu 

gương cho người xuất gia. Du hóa mười phương, không ở nhất định một chỗ 

nào.  Địa  phương  nào  có  duyên  bèn  đến  nơi  ấy  du  hóa.  Trong  thuở  ấy,  quả 

thật học sinh luôn lấy thầy làm gương, học sinh tại gia, nam, nữ, già, trẻ, các 

ngành các  nghề đều có, thân cận đức Phật, nghe  Phật thuyết pháp bèn  giác 

ngộ,  thực  hiện  sự  nghiệp  Bồ  Tát  trong  công  việc,  trong  nghề  nghiệp  của 

chính họ. Kẻ buôn bán thì làm  một vị Bồ Tát thương nhân, tôi vừa mới nói 

rồi đó. Học sinh thì  làm  một  vị Bồ Tát học sinh. Nội trợ thì  làm  một vị  Bồ 

Tát nội trợ, lắc mình biến một cái đều biến thành Bồ Tát hết. Phàm phu đều 

biến thành  Bồ  Tát,  lục đạo đều biến thành Nhất Chân pháp  giới, chẳng thể 

nghĩ  bàn!  Vì  thế,  học  Hoa  Nghiêm  nếu  không  hiểu  đạo  lý  này,  chẳng  biết 

phương  pháp  này,  sẽ  không  chuyển  được  cảnh  giới,  vậy  là  quý  vị  đã  uổng 

công học rồi, quý vị chẳng thọ dụng được. Học rồi phải biết dùng, trở về nhà 

chuyển  được  cảnh  giới  liền.  Ấy  chính  là   “vô  trụ  sanh  tâm”  như kinh  Kim 

Cang đã nói. Câu cuối cùng:  





Viên mãn. 



圓 滿  





Tức câu  “cần cầu Bồ Tát trừ đoạn chúng sanh chủng chủng phiền não 

 vi  tế  quá  thất” (siêng  cầu  Bồ  Tát  trừ  dứt  các  lỗi  lầm  vi  tế  phiền  não  của 

chúng sanh). 





Năng trừ chúng sanh vi tế quá thất, phương viên mãn cố. 

能 除 眾 生 微 細 過 失，方 圓 滿 故。 



(Vì  trừ  được  những  lỗi  lầm  nhỏ  nhặt  của  chúng  sanh  thì  mới  viên 

mãn). 





Đừng  nói  là  không  có  lỗi  lầm  lớn,  lỗi  lầm  nhỏ  nhặt  cũng  đều  không 

có. Đấy mới là đạt đến viên mãn. Nếu chúng ta hỏi, do đâu mà có lỗi lầm? 

Vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  nơi  tự  tánh  thanh  tịnh  trong  tâm  vốn 

không có, không hề có ba món ấy! Do vậy, chúng là hư vọng. Vì sao không 

gạt  bỏ  hư  vọng  ấy?  Thật  ra,  bỏ  chẳng  được!  Hãy  học  theo  những  kẻ  chất 

phác, trong mười hai thời [chỉ có] một câu Phật hiệu thì lỗi lầm nhỏ nhặt quý 

vị  cũng  không  có  nữa.  Suốt  ngày  từ  sáng  đến  tối  A  Di  Đà  Phật,  A  Di  Đà 

Phật, A Di Đà Phật, nào còn có lỗi lầm gì? Biện pháp ấy tốt đẹp cho nên đối 

với  người  thật  thà  niệm  Phật  lỗi  lầm  nhỏ  nhặt  cũng  không  có.  Chúng  ta  đi 

theo con  đường  này, dễ đi, đã  vừa  hết sức ổn thỏa, thích  đáng, vừa  hết sức 

thiết thực, trong một thời gian ngắn sẽ có thể thành đạt to lớn. A! Hôm nay, 

tôi giảng đến đây thôi. 

  

---o0o--- 

Tập thứ tư (12-03-04) 





Xin mở quyển kinh, trang thứ mười một, dòng thứ nhất. 





 Thiện  nam  tử!  Ngã  đắc  tự  tại  quyết  định  giải  lực,  tín  nhãn  thanh 

 tịnh, trí quang chiếu diệu, phổ nhãn minh triệt, cụ thanh tịnh hạnh. 

  

善 男 子，我 得 自 在 決 定 解 力。信 眼 清 淨。智光 照 曜。普 

眼 明 徹。具 清 淨 行。 



(Này  thiện  nam  tử!  Ta  đắc  tự  tại  quyết  định  giải  lực,  tín  nhãn  thanh 

tịnh, trí quang chiếu rạng, phổ nhãn soi thấu suốt, đầy đủ hạnh thanh tịnh). 





Đến  đây  là  một  tiểu  đoạn.  Trong  đoạn  này,  tỳ-kheo  Cát  Tường  Vân 

truyền dạy pháp yếu cho Thiện Tài đồng tử. Ngài truyền thọ pháp do chính 

Ngài  tu  học;  chẳng  những  chính  Ngài  tu  học  mà  chính  Ngài  còn  đã  chứng 

đắc.  Do  chính  Ngài  đã  đích  thân  chứng  đắc  thì  mới  có  thể  nói  tới  chuyện 

truyền  pháp.  Nếu  chính  mình  chẳng  đích  thân  chứng  đắc,  sẽ  chẳng  thể  nói 

đến  chuyện  truyền  dạy  được!  Câu  này  ý  nghĩa  rất  sâu.  Trong  một  câu  trên 

đây  đã  nói  đến  bốn  chuyện.  Ngài  nói :  “Ta  đã  đạt  được” ,  điều  thứ  nhất  là 

 “tự  tại”.   Ngài  đã  đạt  được  tự  tại  rồi!  Ngài  đạt  đến  “quyết  định”  và  “giải 

lực”.  Trong  một  câu  này  bao  gồm  bốn  sự kiện,  bốn  câu  tiếp  theo  là  nói  về 

đức lực của Ngài. Đây là cảnh giới của bậc Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo, 

cảnh  giới “phá  một  phẩm  vô  minh, chứng  một phần Pháp Thân”. Chúng ta 

hãy xem chú giải:  





Đệ nhị. 



第 二． 



Chữ  “đệ nhị”  chỉ đoạn thứ hai. 





Thiện nam tử! Ngã đắc. 

善 男 子! 我 得。 



(Này thiện nam tử! Ta đạt được)  





Đoạn kinh văn thứ hai là từ câu này trở đi, chỉ ra đoạn kinh văn này. 





Chánh thị pháp giới. 

  

正 示 法 界。 



(Chỉ thẳng vào pháp giới). 





 “Thị”   là  chỉ  dạy,  đến  chỗ  này  mới  chánh  thức  chỉ  dạy  sự  khế  nhập 

pháp giới. 





Tức Niệm Phật tam-muội, thôi thắng chi nội phương cử kỳ danh . 

  

即 念 佛 三 昧。推 勝 之 內，方 舉 其 名。 



(Chính  là  Niệm  Phật  tam-muội,  nhưng  đến  phần  đề  cao  người  khác 

cao trỗi hơn ta thì mới nêu ra danh hiệu [của môn tam-muội] này)  





Phần   “thôi  thắng”   (đề  cao  vị  thiện  tri  thức  khác  cao  trỗi  hơn  mình) 

nằm  trong  đoạn  thứ  tư.  Ở  đây  là  đoạn  thứ  hai.  Trong  đoạn  thứ  tư,  tỳ-kheo 

Cát  Tường  Vân  mới  nói  đem  danh  xưng  của  pháp  giới  do  chính  mình  đã 

chứng được, danh xưng của quả vị chính mình đã chứng được để nói ra. Đấy 

là đoạn kinh văn trong phần sau. 





Kim chánh thị trung, duy chương thể dụng . 

  

今 正 示 中，唯 彰 體 用。 



(Nay trong phần chánh thức giảng giải cảnh giới này, chỉ nêu bày Thể 

và Dụng)  





Trong đoạn này, trọng điểm trong lời chỉ dạy của [tỳ-kheo Cát Tường 

Vân] dành cho Thiện Tài đồng tử là Thể và Dụng của sự tu học, tức Thể và 

Dụng do Ngài đã chứng đắc. 







Văn trung nhị, tiên minh thể tướng, hậu biện thắng dụng. 

  

文 中 二。先 明 體 相，後 辨 勝 用。 



(Kinh văn được chia thành hai phần, trước hết nêu ra thể tướng, kế đó 

là biện định tác dụng thù thắng)  





Trong  đoạn  kinh  văn  này  có  hai  đoạn,  đây  là  đoạn  thứ  nhất,  thuyết 

minh về thể tướng. 





Văn hữu ngũ cú, cụ hàm danh nghĩa. Hạ kết danh vân. 

  

文 有 五 句，具 含 名 義。下 結 名 云。 



(Kinh  văn  gồm  năm  câu,  chứa  đựng  đủ  cả  danh  và  nghĩa.  Trong  lời 

kết luận ở phần sau, sẽ nêu [danh xưng của môn giải thoát này])  





Ở  chỗ  này,  đại  sư  đem  phần  kinh  văn  tiếp  theo  trích  lục  ở  nơi  đây. 

Trong  đoạn  thứ  tư,  tỳ-kheo  Cát  Tường  Vân  sẽ  nói  ra  danh  xưng  của  pháp 

Ngài đã đắc. 





 Ngã duy đắc thử “ức niệm chư Phật bình đẳng cảnh giới vô ngại trí 

 huệ phổ kiến pháp môn” cố. 

  

我 唯 得 此 憶 念 諸 佛 平 等 境 界 無 礙 智 慧 普見 法 門 故。 



(Ta chỉ đạt được pháp môn “trí huệ vô ngại thấy trọn khắp, nghĩ nhớ 

cảnh giới bình đẳng của chư Phật” này)  





Câu này nói về sở chứng của tỳ-kheo Cát Tường Vân. 





Văn trung sơ cú vi tổng. 

  

文 中 初 句 為 總。 



(Câu đầu tiên trong kinh văn là nói chung)  





Tôi vừa mới nói [điều này] với quý vị. 





Tự tại quyết định giải lực. 

  

自 在 決 定 解 力。 



([tức là giảng về] sức tự tại quyết định giải)  





Đây là câu nói chung, tiếp theo là giảng rõ cho chúng ta biết ý nghĩa 

của câu này. 





Tự tại hữu nhị nghĩa, nhất quán cảnh tự tại, dục quán, bất quán, 

nhược nhất, nhược đa, giai tự tại cố. 

  

自 在 有 二 義。一 觀 境 自 在。欲 觀 不 觀，若 一若 多，皆 自 

在 故。 



(“Tự  tại”  có  hai  nghĩa.  Một  là  quán  cảnh  tự  tại,    vì  muốn  quán  hay 

không quán, hoặc một, hoặc nhiều đều tự tại)  





 “Quán,  bất  quán,  nhược  nhất,  nhược  đa” ,  nói  thật  ra,  như  vậy  là  đã 

chẳng dễ dàng rồi,  làm sao  mới được tự tại đối  với cảnh được quán ở đây? 

Đây là một câu hỏi lớn. Chữ Quán này chính là sáu căn khởi tác dụng. Sáu 

căn  đối  với  cảnh  giới  sáu  trần  khởi  tác  dụng  thì  dùng  chữ Quán.  Mắt  thấy 

sắc là Quán, tai nghe tiếng cũng gọi là Quán. Mũi ngửi hương, lưỡi nếm vị, 

đều  dùng  chữ [Quán]  này  để  tượng  trưng.  Bọn  phàm  phu  chúng  ta  sáu  căn 

tiếp xúc sáu trần chẳng được tự tại, vì sao không tự tại? Khởi lên tình cảm, 

tình  cảm  hết  sức  phức  tạp!  Cổ  đức  Trung  Quốc  đem  những  mối  tình  cảm 

phức tạp ấy quy nạp thành  “thất tình, ngũ dục” ; thất tình ngũ dục là quy nạp 

thành từng loại để nói cho tiện. Nói một cách khác, sáu căn của chúng ta tiếp 

xúc  cảnh  giới  sáu  trần  đều  khởi  tâm  động  niệm;  khởi  tâm  động  niệm  nói 

chung chẳng ngoài phạm vi thất tình ngũ dục, quý vị chẳng được tự tại. Các 

Ngài thật sự được tự tại. Vì sao họ có thể tự tại? Họ đã lìa khỏi thất tình ngũ 

dục. 



Nếu quý vị nghe giảng bộ kinh này từ chương Thập Tín ở phần trước 

cho  đến  chỗ  này,  tôi  nghĩ  chắc  chẳng  khó  hiểu  cho  lắm.  Sơ  Trụ  Bồ  Tát  đã 

đoạn  Kiến  Tư  phiền  não,  vượt  thoát  lục  đạo.  Kiến  Tư  phiền  não  đoạn  rồi, 

chẳng  còn  tạo  lục  đạo  luân  hồi  nữa.  Chẳng  những  Kiến  Tư  phiền  não  đã 

đoạn mà Trần Sa phiền não cũng đoạn, trí huệ của vị ấy mở  mang. Lại phá 

một  phẩm  vô  minh,  chứng  một  phần  Pháp  Thân,  cùng  dùng  một  chân  tâm 

với chư Phật Như Lai. Không nhập cảnh giới ấy là vì chúng ta sử dụng vọng 

tâm, quý vị phải biết điều này. Nay chúng ta khởi tâm động niệm chẳng phải 

là  chân  tâm,  mà  là  vọng  tâm.  Trong  Pháp  Tướng,  vọng  tâm  được  gọi  là 

 “năm  mươi  mốt  Tâm  Sở  của  tám  Thức” ,  năm  mươi  mốt  Tâm  Sở  nơi  tám 

Thức ấy đều  là  vọng tâm.  Sách  Bách Pháp Minh Môn  vừa  mở đầu  liền  nói 

tới Hữu Vi Pháp. Trong Hữu Vi Pháp, loại thứ nhất là Tâm Pháp, tức là tám 

Thức,  [còn  gọi  là]  tám  Tâm  Vương.  Loại  thứ  hai  là  Tâm  Sở  Pháp,  tức  là 

những  pháp  được  sở  hữu  bởi  tâm,  gồm  năm  mươi  mốt  thứ.  Loại  thứ  ba  là 

Sắc  Pháp,  loại  này  là  vật  chất.  Loại  thứ  tư  là  Tâm  Bất  Tương  Ưng  Hành 

Pháp,  có  hai  mươi  bốn  loại  lớn.  Những  pháp  này  gom  lại  gồm  chín  mươi 

bốn loại, đều gọi là Hữu Vi Pháp, chẳng phải là thật. Hữu Vi là có sanh có 

diệt,  có  tạo  tác.  Kinh  Kim  Cang  dạy:   “Nhất  thiết  hữu  vi  pháp,  như  mộng 

 huyễn bào ảnh, như lộ, diệc như điển. Ưng tác như thị quán” (Hết thảy pháp 

hữu  vi,  như  mộng,  huyễn,  bọt,  bóng.  Như  sương,  cũng  như chớp.  Hãy  nên 

quán như thế) .  Quán như vậy là tự tại, biết toàn thể là giả, “Tâm, Tâm Sở” là 

Năng, Sắc pháp là Sở11. Năng và Sở đều là giả, không có thứ nào là thật. Vì 

thế, vị ấy đã tự tại, vượt trỗi mười pháp giới rồi; không chỉ vượt trỗi tam giới 

mà còn vượt trỗi mười pháp giới. 



Học Phật đến trình độ như vậy thì mới tính là thật sự có kết quả. Thưa 

cùng chư vị, chỉ  là tách rời  lục đạo  luân  hồi; giải quyết  xong sanh  tử trong 

lục đạo luân hồi thì trong Phật pháp gọi là  “chứng tiểu quả”.  [Bất luận] Đại 

Thừa, Trung Thừa, Tiểu Thừa [hễ giải thoát lục đạo luân hồi] thì là tiểu quả, 

được  coi  là  có  kết  quả,  quý  vị  đã  vượt  khỏi  lục  đạo  rồi.  Do  đây  biết  rằng: 

Không  vượt thoát  lục đạo  luân  hồi thì đều là  không có kết quả.  Không cần 

biết quý  vị  tu  như thế nào,  hễ quý  vị không có  năng  lực vượt thoát  lục đạo 

luân hồi thì quý vị không có kết quả, nhất định phải hiểu điều này, phải hiểu 

cho rõ!  Đấy là chuyện  lớn. Chiếu theo lời  kinh  giáo đã dạy, tu học như thế 

đó,  nói  thật  ra,  hết  sức  khó  khăn!  Trong  chúng  ta,  mấy  ai  có  thể  thấy  sắc, 

nghe  tiếng,  mà  thật  sự  chẳng  khởi  tâm,  chẳng  động  niệm,  chẳng  phân  biệt, 

chẳng chấp trước. Nói thì dễ dàng sao, mọi người đều nghe quen tai quá rồi, 

quý vị cũng nói được  mà! Nhưng quý vị có làm được hay không? Nếu quý 

vị không làm được thì vẫn sanh tử luân hồi y như cũ! 



Nếu  như  trong  Phật  pháp,  gặp  phải  nghịch  cảnh,  cảnh  chẳng  vừa  ý 

muốn  của  chính  mình,  bèn  dấy  tâm  nóng  giận,  dấy  lòng  ghen  ghét,  tạo 

nghiệp đấy!  Tạo  nghiệp rất dễ dàng, dẫu thời  gian cũng chẳng  lâu, quả báo 

đã chẳng thể nghĩ bàn. Từ kinh Phát Khởi Bồ Tát Thù Thắng Chí Nhạo, quý 

vị đã thấy rồi đó, quả báo thật đáng sợ lắm. Đọa địa ngục, nếu tính theo thời 

gian  của  chúng  ta  là  một  ngàn  tám  trăm  vạn  năm.  Sau  khi  thoát  khỏi  địa 

ngục,  thì  là  ngạ quỷ, súc sanh,  hoặc cũng  là kẻ bần cùng  hạ tiện trong  loài 

người,  sáu  căn  chẳng  đầy  đủ,  chịu  đủ  thứ  vùi  dập.  Đến  khi  thời  Mạt  Pháp 

của đức Thế Tôn đã qua, [thời Mạt Pháp của] cả ba đức Phật đều đã qua hết 

rồi,  tới  thời  Mạt  Pháp  của  đức  Phật  thứ  tư  mới  được  làm  thân  người,  mới 

nghe Phật pháp. Quý vị nói xem: Thời gian dài như thế đó! Vì vậy nếu quý 

vị lắng lòng nghĩ ngợi, mới biết chuyện này đáng sợ lắm! 




Như vậy thì đối với chúng ta,  “quán cảnh tự tại”  vô cùng trọng yếu. 

Nếu  chúng  ta  thật  sự  có  trí  huệ,  biết  thân  tâm  thế  giới  toàn  là  giả,  toàn  là 

không, chẳng sốt sắng nữa, chẳng cần phải so đo nữa, quý vị được tự tại rồi. 

Nếu  quý  vị  vẫn  sốt  sắng  so  đo,  quý  vị  chẳng  được  tự tại!  Ở  đây  là  nói  tới 

cảnh giới của Bồ Tát. Trong cảnh giới Bồ Tát, tận hư không, khắp pháp giới, 

hết thảy các cõi Phật, y báo, chánh báo trang nghiêm trong  mười pháp giới, 

hễ  vị  ấy  mong  trông  thấy  [những  thứ  ấy],  chúng  bèn  hiện  tiền;  nếu  vị  ấy 

không  nghĩ  tới,  cảnh  giới  ấy  sẽ  chẳng  có.  Giống  như  chúng  ta  xem  truyền 

hình  vậy,  chúng  ta  muốn  thấy  thì  vặn  qua  băng  tần  ấy,  màn  hình  bèn  hiện 

hình. Không mong thấy, sau khi tắt đi, màn hình không còn gì nữa. Chúng ta 

vẫn  còn  phải  giơ  tay  vặn,  chứ các  vị  Bồ  Tát ấy  không  cần,  chỉ  cần  khởi  ý 

niệm,  mong  trông  thấy,  cảnh  giới  bèn  hiện  tiền.  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế 

giới  chính  là  cảnh  giới  ấy.  Bản  thân  chúng  ta  phải  dựa  vào  công  phu  của 

chính mình, tu đến cảnh giới ấy, khó quá! Quá sức khó khăn! Thế nhưng nếu 

niệm  A  Di  Đà  Phật,  đới  nghiệp  vãng  sanh  thì  rất  dễ  dàng,  có  thể  đến  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới được! 



Tỳ-kheo Cát  Tường  Vân tu pháp  môn Niệm  Phật.  Trong  lời chú  giải 

của đại sư Thanh  Lương ở phần trước, Ngài đã  giảng cặn kẽ cho chúng ta: 

Ngài Cát Tường Vân tu Ban Châu tam-muội. Điều này nhằm bảo với chúng 

ta:  Trong  pháp  môn  Niệm  Phật,  điều  quan  trọng  nhất  là  Hành,  quyết  định 

chẳng hoài nghi, chẳng xen tạp, chẳng gián đoạn. Vì thế, Bồ Tát thị hiện cho 

chúng ta thấy Ngài đi kinh hành trên ngọn núi khác. Điều này nhằm bảo với 

chúng ta: “Trong Niệm Phật Đường, lấy kinh hành làm chủ!” Các vị đồng tu 

muốn tu pháp môn này chẳng thể không biết điều này. Nay chúng ta gọi [đi 

kinh  hành] là “nhiễu Phật”,  lấy  nhiễu  Phật làm chủ. Xưa kia, tổ sư đại đức 

dạy chúng ta, người niệm Phật phải niệm ra tiếng. Trước kia không có máy 

niệm Phật, trong Niệm Phật Đường niệm ra tiếng, người nhiễu Phật niệm ra 

tiếng, niệm mệt rồi bèn có thể ngồi xuống. Ngồi xuống gọi là Chỉ Tịnh, niệm 

thầm trong tâm chứ không niệm ra tiếng, nghỉ ngơi. Ban thứ nhất nhiễu Phật 

rồi  nghỉ  ngơi, nhiễu  mấy  vòng rồi  nghỉ  ngơi, ban thứ hai  nhiễu tiếp, khi đó 

ban thứ hai niệm ra tiếng. Trước kia chia thành ba ban, trong ba ban thì một 

ban  niệm  ra tiếng, quý  vị có được  hai tiếng  để  nghỉ  ngơi, có thể khôi phục 

thể lực được. Ba ban niệm. Vì vậy, lấy nhiễu niệm làm chủ. 



Hiện  nay chúng ta chia Niệm  Phật Đường  làm ba  khu:  Khu chỉ tịnh, 

khu  nhiễu Phật, khu  lễ Phật.  Lễ Phật cũng không  niệm  ra tiếng,  niệm  thầm 

trong  tâm  chẳng  thốt  ra  tiếng;  lễ  Phật  niệm  ra  tiếng  sẽ  bị  tổn  khí.  Vì  vậy, 

niệm ra tiếng là lúc nhiễu Phật. Phương pháp nhiễu Phật hiện thời của chúng 

ta tốt lắm, không phân ra từng ban. Mỗi một ban thì phải tới lui cùng lúc với 

mọi người, nay chúng ta hoàn toàn tự do, hoàn toàn rất tự do! Quý vị khoẻ 

khoắn thì nhiễu nhiều hơn  mấy vòng nữa; quý vị yếu ớt, nhiễu vài vòng đã 

mệt thì quý vị có thể tùy ý nghỉ, chẳng cần phải cùng tiến hay lui theo mọi 

người, chúng ta không bị áp lực! Niệm ra tiếng thì quý vị niệm tiếng lớn hay 

nhỏ không sao cả; quý vị niệm lớn tiếng cũng được mà nhỏ tiếng cũng được. 

Chỉ cần tốc độ niệm Phật hiệu rất nhịp nhàng là được rồi. Hiện thời chúng ta 

dùng  tốc độ  niệm của  máy  niệm  Phật,  niệm khớp  với tốc độ của  máy  niệm 

Phật  là  được  rồi.  Nhất  định  phải  biết  nhiễu  Phật  nhiều  chắc  chắn  sẽ  có  lợi 

cho  thân  thể.  Trong  chương  kinh  này,  Cát  Tường  Vân  Bồ  Tát  đã  dạy  cho 

chúng ta điều này. Như vậy thì mới được tự tại. 



Bởi  lẽ  đó,  đến  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  thì  cảnh  giới  ấy  hoàn 

toàn  hiện  tiền.  Nếu  quý  vị  hoài  niệm  thế  giới  Sa  Bà,  hoài  niệm  thành  phố 

Đài Bắc ở Đài Loan, hễ quý vị  muốn thấy thì cảnh giới ấy lập tức hiện tiền 

giống như màn hình TV vậy, quý vị hoàn toàn trông thấy. Nghĩ đến chỗ nào 

liền có thể thấy nơi đó. Chẳng những cảnh giới hiện tiền hiện được, mà cảnh 

quá khứ cũng hiện được! Năm mươi năm trước Đài Loan như thế nào? Một 

trăm năm trước Đài Bắc ra sao? Quý vị khởi niệm thì cảnh giới ấy hoàn toàn 

hiện tiền, có thể trông thấy được quá khứ, cũng có thể thấy được vị lai, mười 

phương hết thảy các cõi Phật quý vị muốn thấy những nơi ấy thì chúng đều 

hiện tiền. Đấy là  “quán cảnh tự tại”. 





Nhị, tác dụng tự tại. 

  

二 作 用 自 在。 



(Điều thứ hai là tác dụng tự tại). 





 “Tác dụng tự tại”  là “muốn đi, muốn ở, tùy tâm tạo thành vậy”. Điều 

này càng chẳng thể nghĩ bàn, quý vị trông thấy mười phương cõi nước, hoặc 

là mười pháp giới, hoặc là lục đạo, trông thấy không ít chúng sanh có duyên 

với  mình,  trong  đời  quá  khứ  đã  từng  sống  ở  những  nơi  ấy  nên  có  duyên. 

Trông  thấy  những  kẻ  hữu  duyên  rồi  lại  quán  sát  cặn  kẽ,  hễ  duyên  đã  chín 

muồi  thì  đến  giảng  giải  Phật  pháp  cho  người  ấy,  người  ấy  sẽ  tin  tưởng,  sẽ 

tiếp nhận, như vậy là thành thục họ. Quý vị có thể hiện thân, vào trong cảnh 

giới ấy,  giống  như ba  mươi  hai  ứng thân trong phẩm Phổ Môn  vậy. Chúng 

sanh có cảm, Phật, Bồ Tát liền ứng. Vậy thì những người ấy trọn chẳng yêu 

cầu chúng ta đến độ họ. Nếu họ mong quý vị đến độ họ thì sự cảm ứng ấy rõ 

rệt, rất rành rẽ, hiển cảm, hiển ứng, quý vị cũng ứng đến rõ rệt. Quý vị quán 

sát  căn  tánh  người  ấy  đã  chín  muồi,  tuy  người  ấy  không  khởi  tâm  động 

niệm,  sự  cảm  ứng  ấy  vẫn  thành  công,  nên  gọi  là   “minh  cảm”   (cảm  ứng 

ngấm  ngầm). Thậm chí chính  người ấy không biết. Thế nhưng  Bồ  Tát biết, 

Bồ Tát cũng đến thị hiện. 



Vì  thế  cảm  ứng  đạo  giao  có  bốn  thứ:  hiển  cảm  hiển  ứng,  hiển  cảm 

minh ứng,  minh cảm  minh ứng, minh cảm hiển ứng (cảm rõ rệt, ứng rõ rệt; 

cảm  rõ rệt, ứng  ngấm  ngầm; cảm  ngấm  ngầm,  ứng  ngấm  ngầm; cảm  ngấm 

ngầm,  ứng  rõ  rệt),  bốn  thứ!  Chư  Phật,  Bồ  Tát  thị  hiện  trong  lục  đạo  mười 

pháp  giới,  đấy  gọi  là   “tác  dụng  tự  tại”.   Chúng  ta  xem  tới  câu  này,  chẳng 

niệm  Phật  có  được  hay  chăng?  Chúng  ta  cũng  rất  mong  mỏi  chính  mình 

cũng sẽ rất mau chóng đạt được cảnh giới ấy. Hiện thời chỉ có một biện pháp 

là  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ  khó  hay  dễ? 

Thưa với quý vị, chẳng khó khăn chút nào! Khó ở chỗ nào? Khó là vì quý vị 

không  chịu  làm!  Nếu  thật  sự  chịu  làm,  chúng  tôi  từng  thấy  những  gương 

niệm Phật vãng sanh, thời gian từ ba năm đến năm năm là đủ rồi! Hiện thời 

chúng  ta  niệm  tà  tà  hờ  hững,  một  câu  Phật  hiệu  lúc  có  lúc  không,  do  vậy 

niệm  chẳng  thành  công.  Thật  sự  chịu  niệm  thì  chuyện  ấy  đâu  có  khó,  nhất 

định thành tựu! Vãng sanh đến thế giới Tây Phương, quý vị sẽ hoàn toàn đạt 

được  cảnh  giới  trong  năm  mươi  ba  lần  tham  học.  Đấy  là  nói  về  tác  dụng. 

Đây là tự tại, hai thứ tự tại. 







Quyết định diệc nhị nghĩa, nhất trí quyết đoạn cố, nhị tín vô hoặc 

cố. 

決 定 亦 二 義。一 智 決 斷 故。二 信 無 惑 故。 



(Quyết định cũng có hai nghĩa, một là trí quyết đoạn, hai là tin tưởng 

không mê hoặc). 





Hai  thứ  quyết  định.  “Trí  quyết  đoạn” :   “Đoạn”   này  chẳng  những  là 

đoạn nghi mà còn là phiền não, tập khí đều đoạn trừ hết. Tập khí Kiến, Tư, 

Trần Sa đều đoạn hết. Quý vị phải biết, phải dựa vào trí huệ để đoạn, không 

có trí huệ sẽ chẳng thể đoạn được! Định chỉ có thể đè nén phiền não, chẳng 

thể đoạn phiền  não. Những  người tu  Thiền Định, dùng  Định để khuất phục 

khiến phiền não chẳng khởi tác dụng, từ Định mở mang trí huệ sẽ đoạn được 

phiền não. Do đây biết được rằng: Nếu quý vị muốn mở mang trí huệ, quý vị 

chẳng thể không tu Định; quý vị không tu Định, chắc chắn chẳng thể mở trí 

huệ được. Trí huệ là do Định mà có. Định là gì vậy? Tâm thanh tịnh. Trong 

Vô  Lượng Thọ  Kinh, cương  lãnh  tu  hành  là  “thanh tịnh, bình đẳng, giác”.  

Thanh tịnh và bình đẳng là Định, giác là Huệ. Giác chính là trí huệ. Vì vậy, 

trí huệ khởi phát từ thanh tịnh, bình đẳng. Nếu tâm quý vị chẳng thanh tịnh, 

chẳng bình đẳng, chắc chắn quý vị không có trí huệ. Trong thế gian vẫn có 

rất  nhiều  kẻ  thông  minh,  như  những  nhà  khoa  học  phát  minh  ra  rất  nhiều 

thứ, thưa với quý vị, trong Phật pháp chẳng gọi đấy là trí huệ mà gọi là Thế 

Trí Biện Thông. Trong Phật pháp gọi họ là thông minh, chứ không phải là trí 

huệ. Cũng có nghĩa là loại trí huệ ấy của bọn họ và trí huệ của Phật, Bồ Tát 

có chỗ bắt nguồn khác nhau. Trí huệ của Phật, Bồ Tát là từ Định  mở ra, trí 

huệ của người thế gian là từ nghiên cứu, từ phân biệt mà phát sanh. Nói cách 

khác, người ấy vẫn dùng tâm ý thức, sử dụng vọng tâm, cho nên gọi là Thế 

Trí Biện Thông, chẳng phải là chân trí huệ. Vì thế dù trí huệ của bọn họ cao 

siêu,  những  phát  minh  khoa  học  kỹ  thuật  hiện  thời  rất  mạnh  mẽ,  bọn  họ 

chẳng đoạn  được phiền  não,  không có  năng  lực đoạn  được phiền  não; điều 

này  hết  sức  rõ  ràng!  Trí  huệ  chân  chánh  sẽ  đoạn  được  phiền  não,  phá  vô 

minh. Dù khoa học gia trí huệ cao minh vẫn chẳng thể đoạn được phiền não, 

chẳng  thể  phá  được  vô  minh.  Nói  cách  khác,  họ  không  thoát  khỏi  lục  đạo 

luân hồi được. Chúng ta nhất định phải phân biệt điều này rõ ràng, phải cầu 

chân  trí  huệ,  chắc  chắn  phải  từ  trí  huệ  phát  sanh  thì  mới  đoạn  được  phiền 

não, mới có thể phá được vô minh. 



Thứ  hai,  “tín  vô  hoặc  cố” ,  Hoặc  (惑)  là  mê  hoặc.  Câu  này  đặc  biệt 

nhấn mạnh “đoạn nghi, sanh tín”. Ngài nói câu này ý nghĩa rất sâu, quả thật 

là nói về pháp môn Niệm Phật. Pháp môn này là pháp khó tin mà! Rất khó! 

Ngay  như  Thiện  Tài  đồng  tử  đi  tham  học,  gặp  vị  thứ  nhất  là  tỳ-kheo  Cát 

Tường  Vân  truyền  dạy  cho  Ngài  Ban  Châu  tam-muội,  truyền  dạy  phương 

pháp  này.  Ban  Châu  tam-muội  lấy  “niệm  A  Di  Đà  Phật,  cầu  sanh  Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới”  làm  mục  đích.  Bởi  vậy,  quý  vị  hãy  nghĩ  xem, 

Thiện  Tài  học  pháp  môn  gì?  Niệm  A  Di  Đà  Phật,  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  chứ 

không cầu chi khác! Đấy là mở đầu, đến lần tham học cuối cùng gặp vị thiện 

tri thức thứ năm  mươi ba  là Phổ  Hiền  Bồ  Tát đem  mười đại  nguyện  vương 

hướng dẫn về Cực  Lạc, Ngài đã viên  mãn rồi, đã đến thế  giới Cực  Lạc rồi. 

Điều này cho thấy từ đầu đến cuối là “triệt để thâm nhập  một môn”, những 

gì  Ngài  tham  học  trong  khoảng  thời  gian  ấy  đều  nhằm  thành  tựu  Hậu  Đắc 

Trí. Ngài thông đạt hết thảy pháp môn, pháp nào cũng hiểu rõ, nhưng thứ gì 

Ngài  cũng  không  học.  Một  câu  A  Di  Đà  Phật  niệm  đến  tột  cùng,  người  ta 

cao minh ở chỗ này! 



Nay chúng ta tham học một cách lầm lạc, tham phỏng những vị thiện 

tri thức,  hễ được truyền dạy  một pháp  môn thì  môn  gì cũng  đều  muốn  học 

hết, học loạn mất rồi! Học tạp rồi! Học loạn cào cào! Chỗ này có ý nghĩa rất 

sâu,  rất  sâu  đấy  nhé!  Thiện  tri  thức  chân  chánh  chẳng  phải  là  người  tầm 

thường.  Nếu  họ  muốn  gây  trở  ngại  cho  quý  vị  thì  sẽ  chẳng  truyền  dạy  cho 

quý vị pháp môn họ đã chọn lựa để tu học lúc ban đầu; vì sao vậy? Vị ấy phá 

hoại  pháp  môn  của  quý  vị!  Trong  nhà  Phật  thường  nói:  “Ninh  động  thiên 

 giang  thủy,  bất  động  đạo  nhân  tâm”   (Thà  động  nước  ngàn  sông,  chẳng 

khuấy động đạo tâm của người khác). Quý vị làm sao có thể phá hoại pháp 

môn tu tập chánh yếu của người khác cho được? Vì thế, tham học không dễ 

dàng, cần phải hội đủ điều kiện tham học. Truyền pháp càng chẳng dễ dàng. 

Quý vị muốn học pháp môn này với tôi, muốn nghe, muốn thấy pháp tôi tu 

tập, thì chính quý vị vốn đang tu tập pháp môn nào vậy? Quý vị có lòng tin 

nơi pháp  môn ấy hay không? Có tâm nguyện hay không? Nghe người khác 

nói, tâm quý vị có bị dao động hay không? Có bị biến đổi hay không? Nếu 

tâm  quý  vị  dao  động,  biến  đổi,  lại  muốn  học,  tu  thử  một  phen,  thì  quý  vị 

không có tư cách tham học, tôi không dạy cho quý vị đâu! Người thật sự đạt 

đến  mức  không  động  lòng,  “tôi  có  thể  tiếp  xúc,  có  thể  nghe,  có  thể  thấy, 

nhưng trọn chẳng động lòng” thì vị thiện tri thức ấy bèn truyền dạy cho quý 

vị. 



Vậy  là  quý  vị  đã  thâm  nhập  thành  tựu  một  môn  rồi,  vì  sao  phải  tìm 

hiểu những pháp môn ấy? Phải hiểu rõ những pháp môn ấy? Nhằm thành tựu 

trí huệ viên mãn, chẳng phải vì chính mình, mà nhằm giúp đỡ hết thảy chúng 

sanh căn tánh bất đồng, vì họ mà học, chứ chẳng vì ta mà học. Vì tự mình thì 

quý  vị  thấy  Thiện  tài  một câu  A  Di Đà  Phật  niệm đến tột cùng, đấy  là  học 

cho chính mình. Do căn tánh của chúng sanh không giống nhau, vẫn còn rất 

nhiều người chẳng tin tưởng pháp môn Niệm Phật, làm thế nào đây? Chúng 

ta đem pháp môn ấy giới thiệu với họ, đó gọi là pháp phương tiện. Do vậy, 

học  vô  lượng  pháp  môn  nhằm  mục  đích  “tiếp  dẫn  vô  lượng  chúng  sanh”. 

Thế nhưng quý vị phải nhớ rõ, tiếp dẫn vô lượng chúng sanh là phương tiện, 

tối hậu vẫn là nhằm dẫn dụ họ về pháp môn Niệm Phật. Nếu chẳng thể đưa 

họ về pháp môn Niệm Phật thì vị [học hạnh Bồ Tát] ấy vẫn chẳng thể thành 

tựu. Đấy chính là khải thị trong phẩm cuối cùng của kinh Hoa Nghiêm, tức 

Phổ  Hiền  Bồ  Tát  Hạnh  Nguyện  Phẩm.  Chúng  ta  phải  thấu  hiểu  lý  luận, 

phương  tiện  thiện  xảo  ấy;  có  như  vậy  thì  mới  thật  sự  thọ  dụng  được.  Bởi 

vậy,  nói  “tín vô hoặc cố”  (vì tin  tưởng không  mê  hoặc), chính  là  như kinh 

Kim  Cang  đã  dạy:   “Tín  tâm  thanh  tịnh,  tắc  sanh  Thật  Tướng”   (Tín  tâm 

thanh  tịnh  liền  sanh  Thật  Tướng).  Đối  với  việc  niệm  Phật  vãng  sanh  thành 

Phật, quyết định không có nghi hoặc, quyết định chẳng dao động. Có tín tâm 

ấy, có nguyện tâm ấy, chắc chắn được vãng sanh. Đấy chính  là hai  ý  nghĩa 

của chữ quyết định. Tiếp theo là chữ  “giải”.   





Giải tức thắng giải, diệc hữu nhị nghĩa. 

  

解 即 勝 解，亦 有 二 義。 



(Giải chính là hiểu thù thắng, cũng có hai nghĩa)  





 “Thắng”   là  thù  thắng.  Nói  cách  khác,  chẳng  phải  là  thấu  hiểu  thông 

thường  mà  là  hiểu  rõ,  thâm  nhập  rất  sâu.  Ở  đây,  đại  sư  Thanh  Lương  bảo 

chúng ta: Sự thắng giải này có hai ý nghĩa. 





Nhất vi tín nhân, ư cảnh nhẫn khả cố. 

  

一 為 信 因，於 境 忍 可 故。 



(Một là tin vào nhân, do có thể nhẫn đối với cảnh)  





Đây  là  nói  rõ:   “Vạn  pháp  đều  là  không,  nhưng  nhân  quả  chẳng 

 không”.  Quý  vị phải  nhớ kỹ! Nhân quả có nằm trong  vạn pháp hay chăng? 

Thưa với quý vị, nó cũng nằm trong vạn pháp, trọn chẳng phải là nhân quả 

nằm  ngoài  vạn  pháp,  chẳng  phải  vậy,  nó  cũng  nằm  trong  ấy.  Nhưng  vạn 

pháp đều  là không;  vì sao nhân quả chẳng không? Thưa quý  vị,  “nhân quả 

 chẳng không”  là do đối với chúng sanh trong mười pháp giới mà nói. Chính 

vì “nhân quả chẳng không”  nên quý  vị  mới có thể tu  hành chứng quả. Nếu 

nhân quả là không, quý vị sẽ vĩnh viễn chẳng có hy vọng ngoi đầu ra được, 

quý vị vẫn phải sanh tử, có thoát luân hồi được hay chăng? Y báo, chánh báo 

trang  nghiêm  trong  mười  pháp  giới  là  quả  báo,  hễ  có  quả  ắt  phải  có  nhân. 

Hiện tướng (tướng được biến hiện) tuy là  “hết thảy pháp hữu vi, như mộng, 

 huyễn, bọt, bóng” , là giả! Tuy giả, nhưng chẳng thể nói là không có tướng. 

Nay những hiện tướng đều bày trước mắt chúng ta, chẳng thể nói là “không 

có”. Chư Phật, Bồ Tát thấy những tướng ấy là giả tướng, chẳng phải là thật 

có.  Nhưng  quý  vị  chẳng  thể  không  thừa  nhận  nó  tạm  thời  tồn  tại,  vì  thế  là 

tạm có, chứ không phải là vĩnh hằng, chúng tạm thời có mà thôi! Đấy chính 

là đạo lý  “nhân quả chẳng không”.   



Mười  pháp  giới  biến  hiện  như  vậy,  lục  đạo  luân  hồi  cũng  biến  hiện 

theo đạo lý ấy. Chúng ta tu thành Thanh Văn, tu thành Duyên Giác, tu thành 

Bồ  Tát,  tu  thành  Phật  đều  chẳng  lìa  khỏi  đạo  lý  ấy.  Đấy  gọi  là   “nhân  quả 

 chẳng  không” ,  chúng  ta  phải  tin  tưởng.  Nhất  là  pháp  môn  Tịnh  Độ,  pháp 

môn Tịnh Độ kiến lập trên Tín, Nguyện, Hạnh, ba điều kiện ấy được gọi là 

“ba  tư  lương”.  Ba  điều  kiện  đầy  đủ  thì  quý  vị  quyết  định  được  vãng  sanh. 

Trong  sách  Yếu  Giải,  đại  sư  Ngẫu  Ích  đã  giảng  về  điều  kiện  Tín  như  sau: 

Điều thứ nhất là phải tin vào chính mình, tin chính mình và A Di Đà Phật có 

quan  hệ  mật  thiết,  tin  chính  mình  và  Tây  Phương  Tịnh  Độ  có  quan  hệ  mật 

thiết, quý vị phải có tín tâm ấy. Dựa vào đâu mà chúng ta có thể thấy A Di 

Đà Phật? A Di Đà Phật là tự tánh Di Đà của chúng ta, quan hệ ấy mật thiết 

lắm!  Vì  sao  chúng  ta  có  tư  cách  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới? 

Tây Phương Tịnh Độ là duy tâm Tịnh Độ của chính  mình, còn có gì để nói 

nữa! Nói cách khác, đấy là quê nhà của quý vị. Quý vị thích trở về lúc nào 

thì trở về, ai cũng không ngăn trở quý vị được! Do vậy, quý vị phải tin tưởng 

điều này. Tín tâm trong pháp tu Tịnh Độ được tạo dựng trên cơ sở này. 



Thứ hai là tín tha, Tha là Phật Thích Ca và Phật Di Đà. Thích Ca Mâu 

Ni  Phật  giới  thiệu  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  cho  chúng  ta,  Ngài  giảng 

cho chúng ta ba kinh [Tịnh Độ]. Chúng ta tin tưởng đức Thế Tôn nói ra câu 

nào  cũng  chân  thật,  không  có  một  chữ  nào  giả  dối.  Chúng  ta  tin  vào  bốn 

mươi  tám  nguyện  của  A  Di  Đà  Phật,  nguyện  nào  cũng  độ  hết  thảy  chúng 

sanh,  đương  nhiên  bao  gồm  cả  chúng  ta  trong  đấy.  Chúng  sanh  tạo  tội 

nghiệp cực nặng, trong Quán Vô Lượng Thọ Kinh các quý vị đã thấy rồi đó, 

kẻ tạo tội  nghiệp Ngũ Nghịch Thập  Ác đều có thể vãng sanh. Điều này  hết 

sức  chẳng  thể  nghĩ  bàn!  Vì  sao  tạo  tội  nghiệp  nặng  như  vậy  mà  vẫn  được 

vãng  sanh?  Tội  nghiệp  cũng  là  tánh  không,  cũng  là  pháp  hữu  vi,  huyễn, 

mộng, bọt, bóng, trọn chẳng thể được! Nhưng quý vị phải biết: Quý vị vãng 

sanh, tội nghiệp dẫu cực nặng chẳng thể ngăn trở được, không chướng ngại 

quý vị được; nhưng nếu quý vị chẳng vãng sanh thì đấy mới là chướng ngại 

lớn. Ở đây tôi có một tỷ dụ, qua tỷ dụ này quý vị sẽ thấu hiểu được ý nghĩa 

này. Vãng sanh giống như quý vị tỉnh mộng, những chuyện trong mộng đều 

là hư vọng, đều là giả. Chưa vãng sanh thì quý vị vẫn đang nằm mộng, quý 

vị  chưa  tỉnh  giấc.  Chưa  tỉnh  giấc  thì  trong  mộng  có  khổ,  quý  vị  phải  chịu 

đựng,  có  vui  quý  vị  cũng  phải  lãnh  nhận,  quý  vị  không  có  cách  nào  chẳng 

nhận được. Vãng sanh chính là tỉnh mộng rồi! Do vậy biết rằng: Từ vô thủy 

kiếp  đến  nay,  tội  nghiệp  cực  nặng  như  mộng,  huyễn,  bọt,  bóng,  vốn  chẳng 

phải  là  chuyện  gây  chướng  ngại,  chẳng  vãng  sanh  thì  chúng  sẽ  trở  thành 

chuyện chướng  ngại.  Không  vãng sanh  thì tội  nghiệp cực  nặng ấy sẽ khiến 

cho quý vị đọa trong tam ác đạo. 

Vì  thế,  đối  với  người  tạo  tác  tội  nghiệp,  quý  vị  không  cần  phải  sợ  hãi, 

không cần phải lo buồn nghiệp chướng của quý vị sâu nặng, làm sao quý vị 

có  tư  cách  vãng  sanh  cho  được?  Quý  vị  có  mối  hoài  nghi  như thế  là  hỏng 

rồi!  Trong  ba  điều  kiện  Tín  -  Nguyện  -  Hạnh,  không  hội  đủ  điều  kiện  ấy. 

Theo  Quán  Kinh,  vương  tử  A  Xà  Thế  là  kẻ  tạo  tội  Ngũ  Nghịch  Thập  Ác, 

giết cha, hại mẹ, hợp tác với Đề Bà Đạt Đa phá hòa hợp Tăng, chướng ngại 

Phật pháp, không điều ác nào chẳng làm. Cuối cùng, ông ta hồi tâm chuyển 

ý, niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Trong A Xà Thế Vương Kinh, đức Phật dạy 

chúng  ta:  “Ông  ta  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  thượng  phẩm 

trung  sanh”.  Tạo  tội  nghiệp  nặng  như  vậy  đều  chẳng  gây  trở  ngại  [vãng 

sanh]. 



Quay đầu trở lại thì chúng ta thấy trong Phát Khởi Bồ Tát Thù Thắng 

Chí  Nhạo  Kinh có  nói  một  vị tỳ-kheo, tức người  xuất  gia,  vì  ghen  ghét  mà 

chướng  ngại  một  vị  xuất  gia  hoằng  pháp  khác,  bèn  đọa  địa  ngục  một  ngàn 

tám trăm  vạn  năm,  vì  nguyên  nhân  nào?  Ông ta không  niệm Phật cầu sanh 

Tịnh  Độ.  Nếu  ông  ta  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ  sẽ  không  có  chuyện  ấy! 

Quý  vị  hãy quay đầu  nghĩ  lại đi! Nếu  như vua  A Xà  Thế không  niệm Phật 

cầu sanh Tịnh Độ, sẽ phải chịu tội trong địa ngục nào? Kinh giáo gọi nơi ấy 

là  địa  ngục  A  Tỳ;  kiếp  số  dài  như  thế  nào,  thời  gian  dài  như  thế  nào,  chư 

Phật Như Lai đều không  nói ra.  Kinh  điển giảng  những  điều  này [cho  nên] 

quý vị phải chú tâm suy nghĩ, chú tâm thấu hiểu, người ấy có tạo tội nghiệp 

hay  không?  Đời  này  chẳng  tạo  tội  nghiệp  thì  quý  vị  vẫn  còn  có  đời  trước, 

đời trước còn có  đời trước  nữa, từ  vô  lượng kiếp đến  nay, có  lẽ  nào chẳng 

tạo  tội  nghiệp  ư?  Chỉ  là  tạo  tội  nghiệp  lớn,  nhỏ,  nặng,  nhẹ  khác  nhau,  chứ 

không có chuyện chẳng tạo tội nghiệp! 



Nhất  định  quý  vị  phải  hiểu,  đặc  biệt  là  trong  thời  đại  này.  Thời  đại 

này  được  gọi  là  dân  chủ,  tự  do,  cởi  mở,  trong  xã  hội  này  cơ  hội  tạo  tội 

nghiệp  đặc  biệt  nhiều.  Nếu  như  không  vãng  sanh,  có  mấy  ai  có  thể  chẳng 

đọa trong tam ác đạo? Nếu quý vị nghĩ chính mình đời sau không đọa trong 

tam  ác  đạo  thì  chính  mình  hãy  lắng  lòng,  lắng  lòng  suy  nghĩ:  Không  sát 

sanh,  không  trộm  cắp,  không  tà  dâm,  không  vọng  ngữ,  không  uống  rượu, 

năm  giới  ấy,  quý  vị  có  thể  giữ  được  tám  mươi  phần  hay  không?  Dựa  theo 

lương  tâm  của  quý  vị  để  tính  toán,  coi  thử  quý  vị  có  giữ  được  tám  mươi 

phần hay không? Nếu giữ được tám mươi phần, đại khái đời sau quý vị được 

sanh  trong  loài  người.  Nếu  trong  năm  điều  trên,  điều  nào  cũng  phá  sạch, 

điều nào cũng phạm tuốt, đời sau không thể làm thân người, hễ không được 

thân người thì sẽ đọa trong tam đồ! Nghiệp nhân của tam đồ là tham - sân - 

si. 



Chúng ta hãy so sánh: Đối với tâm tham thì tâm tham [của quý vị] có 

nặng hay không? Đối tượng để quý vị tham muốn là ngũ dục, lục trần, danh 

văn,  lợi  dưỡng,  tài,  sắc,  danh  vọng,  ăn  uống,  ngủ  nghỉ.  Thậm  chí  học  Phật 

vẫn tham Phật pháp, đấy vẫn là tâm tham. Vì sao thứ gì cũng đều muốn học 

hết? Tham! Vì sao mỗi một pháp môn, kẻ ấy đều mong đạt được hết? Ngạo 

mạn!  Chẳng  chịu  thua  kém  ai,  hiếu  thắng!  Keo  kiệt,  hiếu  thắng,  làm  sao 

không đọa vào ngạ quỷ cho được? Vì vậy, rất dễ đọa tam đồ, chúng ta phải 

nhận biết rõ ràng điều này! 



Ngoài việc dạy chúng ta phải tín tự, tín tha ra, đại sư Ngẫu Ích còn nói 

tới tín sự, tín lý, tín nhân, tín quả, những điều này chúng tôi không cần phải 

nói cặn kẽ, trong phần sau cũng sẽ nhắc tới. 





Nhị vi tác dụng nhân . 

二 為 作 用 因。 



(Hai là tác dụng nhân)  





Đại sư chú giải về “tín nhân” như sau:  “Ư cảnh nhẫn khả cố”  (Vì có 

thể  nhẫn  đối  với  cảnh).  Mấy  chữ   “ư  cảnh  khả  nhẫn”   này  ý  nghĩa  rất  sâu. 

Nhẫn  là  quý  vị  có  thể  chịu  đựng;  hễ  cảnh  giới  hiện  tiền  liền  biết  nhân  quả 

của nó, cũng như hiểu được hết thảy cảnh giới không gì chẳng phải do nhân 

duyên quả báo biến hiện. Trong cảnh thuận, đừng sanh tâm tham ái, quý vị 

nhịn  được,  chẳng  khởi  tham  ái.  Trong  nghịch  cảnh,  chẳng  sanh  tâm  nóng 

giận, cũng nhịn được. Vì thế, chữ Nhẫn này là: Trong những cảnh giới, quý 

vị giữ vững được cái tâm thanh tịnh, bình đẳng. Dùng phương pháp nào để 

giữ vững?  “Nhẫn khả”.  Trong cảnh giới, quý vị đạt được tâm thanh tịnh, đạt 

tâm bình đẳng. Chữ Nhẫn này không chỉ có nghĩa là trong cảnh trái nghịch, 

quý  vị phải  nhẫn  nại,  mà  trong thuận cảnh cũng phải  nhẫn, thuận cảnh còn 

đáng  sợ  hơn  nghịch  cảnh.  Trong  tất  cả  cảnh  giới  đều  phải  nên  nhẫn,  giữ 

vững  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  mọi  thứ  đều  như  pháp,  tùy  duyên.  Phổ  Hiền 

Hạnh  Nguyện  Phẩm  dạy  chúng  ta:   “Hằng  thuận  chúng  sanh,  tùy  hỷ  công 

 đức” , như vậy là tốt. Tiếp đó là:  





Vi tác dụng nhân, ư cảnh ấn trì, viễn xứ vi cận, nhược đại, nhược 

tiểu, tùy tâm biến cố. 

       為 作 用 因，於 境 印 持，遠 處 為 近，若 大 若 小，隨 心 變 故。  



(Là tác dụng  nhân, ấn trì  nơi cảnh, chỗ  xa trở thành  gần, dù  lớn,  hay 

nhỏ đều tùy tâm biến hiện vậy). 





Đương nhiên đây là cảnh giới của Bồ Tát, chẳng phải là cảnh giới của 

chúng  ta.  Đấy  chính  là  ý  nghĩa  thứ  hai  của   “thắng  giải”.   Chữ   “cảnh”   chỉ 

mười  pháp  giới,  mười  pháp  giới  bao  gồm  lục  đạo,  đấy  là  ngoại  cảnh.  Bên 

trong ấy là Nhất Chân pháp giới. Nhất Chân pháp giới do nhất tâm biến hiện, 

mười pháp giới là do tam tâm nhị cảnh biến hiện. Chúng ta gọi tam tâm nhị 

cảnh là “ngoại”, nhất tâm là “nội”.  “Ấn trì” : Ý nghĩa của chữ “ấn” hoàn toàn 

rõ rệt.  “Ấn”   có  nghĩa  là  chứng  minh.  Từ  xưa  đến  nay,  người  Trung  Quốc 

thường hay nói tới ấn tín, ấn tín để làm gì? Chứng minh “đây không phải là 

giả”. Vì vậy,  “ấn”  có nghĩa là chứng minh, tức là đối với sự lý nhân quả của 

mười pháp giới hoàn toàn thông đạt, hiểu rõ, chẳng nghi hoặc mảy may nào! 

Ý  nghĩa  của  chữ   “trì”   ở  đây  chẳng  thể  hoàn  toàn  hiểu  là   “bảo  trì”   được. 

 “Ấn trì”  chẳng  thể  hiểu  là   “bảo trì”.   Trong  “bảo trì”  có Năng  và Sở, còn 

trong   “ấn trì”  không có Năng  lẫn  Sở. Do  vậy, đối  với chữ Trì ở đây, Phật 

pháp  có  một  thuật  ngữ  gọi  là   “pháp  nhi  như  thị”   (pháp  là  như  vậy).  Đấy 

chính là ý nghĩa của chữ Trì. Nói theo cách chúng ta bây giờ thì là tự nhiên, 

tự nhiên là như vậy. Hiện nay chúng ta gọi đó là “phát triển tự nhiên”. Đối 

với đạo lý, quá trình, sự lý, nhân quả trong sự phát triển tự nhiên quý vị đều 

có thể thông đạt, hiểu rõ, đấy chính là ý nghĩa của chữ  “ấn trì”. 



 “Viễn  xứ  vi  cận”   (Chỗ  xa  thành  gần)  là  không  còn  có  xa  gần  nữa! 

Thật đấy, chẳng giả đâu! Không có xa gần, xa gần là nói theo khoảng cách, 

cũng không có lớn nhỏ nữa. Kinh Hoa Nghiêm thường nói:  “Giới tử nạp Tu 

 Di”  (Hạt cải chứa núi Tu Di”).  “Giới tử”  là hạt cải, hạt cải rất nhỏ, to cỡ hạt 

mè. Núi Tu Di rất lớn, đem núi Tu Di nhét vào trong hạt cải, hạt cải không 

phình  to,  núi  Tu  Di  không  rút  nhỏ,  làm  sao  nhét  vào  được?  Không  có  lớn 

nhỏ cho nên có thể nhét vào được. Tây phương Cực Lạc thế giới cách chúng 

ta  mười  vạn  ức  cõi  Phật.  Phật  nói   “trong  khoảng  khảy  ngón  tay  liền  tới 

 được” ,  không  có  xa  gần!  Đến  khi  nào  quý  vị  mới  không  có  lớn  nhỏ  nữa, 

không có xa gần nữa? Thưa với quý vị, thấy tánh rồi mới không có! Bởi lẽ 

tận hư không, trọn pháp giới đều do tự tánh biến hiện. Trong tự tánh nào có 

xa gần? Nào có lớn nhỏ? Nói như vậy, người chưa kiến tánh như chúng ta do 

vẫn dùng tâm ý thức, dùng phân biệt, vọng tưởng, chấp trước sẽ rất khó thể 

hiểu được, không cách nào tưởng tượng được, chẳng thể tưởng tượng nổi. Vì 

thế gọi là  “cảnh giới giải thoát chẳng thể nghĩ bàn”. 



Câu tiếp theo là  “tùy tâm biến cố”  (do tùy tâm biến hiện vậy). Tất cả 

hết thảy tướng cảnh giới đều chỉ do tâm hiện, chỉ do thức biến, hai câu này 

được nói trong kinh Hoa Nghiêm. Tâm có thể hiện tướng, thức có biến hóa. 

Lại đọc tiếp câu kế đó:  





Tín trí tương tư, tha cảnh bất động, cố danh vi lực, tức tam-muội 

nghĩa. 



信 智 相 資，他 境 不 動，故 名 為 力，即 三 昧 義。 



(Tín và trí giúp lẫn nhau, cảnh khác chẳng dao động [tâm địa], nên gọi 

là Lực. Đấy chính là ý nghĩa của tam-muội). 





Tín  chính  là  chữ  Giải  đã  được  nói  trong  phần  trước.  Quý  vị  hiểu 

không sâu thì tín  tâm sẽ chẳng sâu. Vì sao chúng ta  hoài  nghi Tây  Phương 

Cực  Lạc thế  giới?  Là  vì  quý  vị  hiểu chưa  thấu  triệt! Quý  vị thật sự  hiểu rõ 

thì  làm  sao  mà  không  tin  cho  được?  Nói  trắng  ra,  thường  những  người  tu 

Tịnh Độ tín tâm có vấn đề lớn, chủ yếu là do nhận thức chưa thấu triệt. Cuối 

năm ngoái, chúng tôi hoàn tất lớp bồi huấn tại Tân Gia Ba, lớp bồi huấn chỉ 

có một môn học là Vô Lượng Thọ Kinh. Học sinh gồm hai mươi tám người, 

hai mươi tám người đều học Vô Lượng Thọ Kinh, mỗi một người đều phải 

học giảng, mỗi một người phải giảng hai lượt. Lần thứ nhất là giảng tiểu tòa, 

tức là chính mình giảng cho các đồng học nghe, giảng xong tiếp nhận lời phê 

bình  của  quý  vị  đồng  học.  Lần  thứ  hai  là  giảng  đại  tòa,  tức  lên  tòa  giảng, 

giảng cho đại chúng, giảng hai lượt. Mỗi người giảng hai lượt. Hai mươi tám 

người,  trong  vòng  ba  tháng,  các  quý  vị  hãy  nghĩ  xem,  hơn  năm  mươi  lần! 

Trong  ba  tháng,  được  huân  tập  hơn  năm  mươi  lần,  họ  có  tin  hay  không? 

Chẳng tin cũng phải tin! Hơn nữa, tín tâm của họ so với những người khác 

kiên  cố  hơn  nhiều  lắm.  Bởi  lẽ  được  huân  tập  hơn  năm  mươi  lần  trong  ba 

tháng,  rất  rõ ràng  rồi!  Rất  minh  bạch  rồi!  Lý  luận,  phương  pháp,  cảnh  giới 

ấy,  nhân  nhân,  quả  quả  đều  rõ  ràng,  đều  minh bạch  hết,  điều  ấy  hoàn  toàn 

khẳng định, tín tâm kiên định, đấy là cái hay của  “thâm nhập một môn”.   



Quý  vị  đồng tu  nghe Vô  Lượng  Thọ  Kinh có nghe tới  năm  mươi  lần 

hay không? Vẫn có những hạng người nghe một lần xong, giảng lần thứ hai 

họ  không  muốn  nghe  nữa,  [họ  nói]  “kinh  này  tôi  đã  nghe  rồi!”  Vì  nguyên 

nhân nào? Thiện căn mỏng cạn! Chẳng thể thành tựu ngay trong một đời này 

được! Nếu như cùng là một bộ kinh vẫn rất vui thích nghe, lần nào cũng đều 

có  hứng  thú,  thiện  căn  sâu  dầy  đấy!  Người  ấy  quyết  định  thành  tựu  ngay 

trong một đời. Thời cổ có những vị đại đức giảng kinh, một bộ kinh có thể 

nghe  bao  nhiêu  lần?  Thật  chẳng  dễ  dàng  cho  lắm!  Ở  chỗ  nào  có  pháp  sư 

giảng kinh này, họ  muốn tới nghe, họ phải đi khắp nơi hỏi dò. Một vị pháp 

sư  giảng  lập  lại  mấy  lần,  không  nhiều  lắm.  Hiện  thời  thuận  tiện  hơn,  hiện 

thời  có  băng  thâu  âm,  có  băng  thâu  hình.  Quý  vị  có  thể  nghe  đi  nghe  lại 

không  ngừng,  nghe  xong  một  lần  lại  nghe  thêm  lần  nữa!  Đạo  tràng  Tịnh 

tông  chân  chánh  phải  đề  xướng  thâm  nhập  một  môn;  không  những  niệm 

Phật  là  phương  pháp  duy  nhất  mà  giảng  kinh  cũng  chỉ  giảng  một  bộ  kinh. 

Một bộ kinh  giảng  xong,  lại  giảng  từ đầu, vĩnh  viễn chẳng thay đổi, đấy  là 

đạo phong, là học phong khiến cho tứ chúng đồng tu trong đạo tràng ấy kiên 

định tín nguyện, thật thà niệm Phật, ai nấy đều thành tựu! 



Do  vậy,  Tín  và  Trí   “tương  tư” ,  tức  là  giúp  cho  nhau  thành  tựu.  Trí 

quyết  đoán,  giúp  cho  lòng  tin  của  quý  vị.  Tín  giúp  cho  trí.  “Tha  cảnh  bất 

 động” : Đối  với  những cảnh  giới khác, [tâm địa] quyết chẳng  lay động, đấy 

là có sức vậy! Sức ấy chính là Ngũ Lực trong ba mươi bảy đạo phẩm, là sức 

lực  do  ngũ  căn  của  quý  vị  sanh  ra,  sức  ấy  chính  là  tam-muội,  tam-muội  là 

Định,  chẳng  dao  động.  Đấy  là  ý  nghĩa  được  chứa  đựng  trong  câu  nói  này. 

Câu tiếp theo:  





Dư tứ cú biệt thích thượng tổng cú. 

餘 四 句 別 釋 上 總 句。 



(Bốn câu còn lại là lời giải thích riêng biệt cho những câu nêu vấn đề 

tổng quát trong phần trước). 





Bốn câu sau như vừa mới nói là nhằm giải thích cho một câu này. Đấy 

là cách sử dụng của chúng. 





Nhất, tín nhãn thanh tịnh, thích thượng tín quyết định nghĩa. 



一 信 眼 清 淨，釋 上 信 決 定 義。 



(Một  là  tín  nhãn  thanh  tịnh,  nhằm  giải  thích  ý  nghĩa  lòng  tin  quyết 

định đã được nói trong phần trước)  





Tín  tâm  của  người  ấy  quyết  định.  Ngài  Thanh  Lương  chú  giải  hay 

quá! Câu kế tiếp thật rõ ràng, thật minh bạch! 





Vị dục tu Niệm Phật tam-muội, tiên đương chánh tín. 

  

謂 欲 修 念 佛 三 昧，先 當 正 信。  



(Nghĩa là muốn tu Niệm Phật tam-muội thì trước hết phải chánh tín). 







Niệm  Phật  tam-muội  là  vua  trong  các  tam-muội.  Trăm  ngàn  tam-

muội,  vô  lượng  tam-muội  đều  chẳng  bằng  Niệm  Phật  tam-muội.  Thưa  quý 

vị,  hễ  đắc  Niệm  Phật  tam-muội  thì  vô  lượng  tam-muội  đều  đạt  được  hết. 

Quý  vị tu các thứ tam-muội khác, quý  vị  chỉ đạt được  một phần, chẳng thể 

đạt  đến  viên  mãn.  Chỉ  có  Niệm  Phật  tam-muội  là  quý  vị  đạt  được  đại  viên 

mãn; nhưng  Tín là trọng yếu nhất! 





Tín dữ giải câu, cố danh vi nhãn. 

  

信 與 解 俱，故 名 為 眼。 



(Tín và giải đều có nên gọi là “mắt”)  





“Mắt” ở đây là nói tỷ dụ,  “tín nhãn thanh tịnh”  là tỷ dụ. Đủ thấy lòng 

tin của vị ấy chẳng phải là mê tín, mà là thật sự thấu triệt hiểu rõ nên mới tin 

tưởng. Vì thế, lòng tin này là thanh tịnh tâm, quyết định không có nghi hoặc, 

sự lý, nhân duyên đều rõ ràng, đấy là  “tín nhãn thanh tịnh”. 







Tắc  liễu  kiến  phân  minh.  Do  hữu  tín  trí,  ư  thật  đức  năng,  thâm 

nhẫn nhạo dục, linh tâm đẳng tịnh, cố danh thanh tịnh. 

 

  

則 了 見 分 明。由 有 信 智，於 實 德 能，深 忍 樂欲，令 心 等 

淨，故 名 清 淨。 

  

(Thì  sẽ  thấy  rõ  ràng.  Do  có  tín  trí,  nên  đối  với  thật  đức  năng,  thâm 

nhẫn, ưa thích, khiến cho tâm trong sạch, bình đẳng, nên gọi là thanh tịnh)  





Sự  lý  nhân quả thảy  đều  hiểu  rõ. Trong Tín có  Trí, trong  Trí có Tín, 

cho  nên   “ư  thật  đức  năng”   (nơi  thật  đức  năng).  Trong  tựa  đề  bộ  kinh  này 

“thật đức năng” được gọi  là Đại Phương Quảng, hoặc như chúng ta thường 

nói là Thể - Tướng - Dụng. Thật là chân thật, là Thể. Đức là tướng, hiển thị 

tướng  trạng.  Chúng  ta  gọi  là  y  báo,  chánh  báo  trang  nghiêm,  tức  y  báo, 

chánh báo trang nghiêm của bốn cõi trong Nhất Chân pháp giới. Trong mười 

pháp  giới cũng có  y báo, chánh báo trang  nghiêm, Tướng đấy! Năng  là tác 

dụng. Do vậy, “thật đức năng” là Thể - Tướng - Dụng. Thể - Tướng - Dụng 

thì bất cứ vật nhỏ nhặt nào, [chẳng hạn như]  một hạt vi trần, cũng có Thể - 

Tướng - Dụng. Y báo nhỏ nhất, chánh báo nhỏ nhất, trong kinh Phật thường 

nói: Đầu sợi lông, lỗ chân lông cũng có Thể - Tướng - Dụng. Đấy là vật nhỏ, 

còn lớn thì sao? Hư không, pháp giới, tận hư không, trọn pháp giới cũng có 

Thể  Tướng Dụng của  nó. Vì thế,  ba chữ “thật đức  năng” bao  gồm trọn  hết 

Thể - Tướng - Dụng của của hết thảy pháp thế gian lẫn xuất thế gian, quý vị 

đều hiểu rõ, đều thông đạt. 



 “Thâm  nhẫn” ,  nhẫn  này  chẳng  cạn,  rất  sâu!  Thâm  nhẫn  thì  đương 

nhiên quý vị chẳng bị lay động, như tôi vừa mới nói đó, trong hết thảy pháp 

quý vị thật sự có thể chẳng khởi tâm, chẳng động niệm.  “Nhạo dục” : Nhạo 

là hoan hỷ, ưa thích. Ưa thích là pháp hỷ đấy! Do đâu có? Do quý vị thông 

đạt,  hiểu  rõ  hết  thảy.  Đấy  là  sự  hoan  hỷ  chân  chánh.  “Dục”   là  nói  quý  vị 

khởi tác dụng, tác dụng gì? Tùy loại hiện thân trong mười pháp giới, chẳng 

khác gì chư Phật, Bồ Tát, phổ độ chúng sanh. Dùng chữ Dục để tượng trưng, 

chứ không phải thật sự có Dục. Nếu thật sự có dục như vậy thì sẽ biến thành 

phàm  phu.  Tuy  ở  trong  mười  pháp  giới,  hiện  thân  thuyết  pháp  độ  chúng 

sanh,  nhưng  trong  tâm  vẫn  như  không  hề  có  chuyện  ấy,  hai  bên  Có  và 

Không đều chẳng trụ. Nếu chính mình nhập được cảnh giới ấy, thấy còn có 

nhiều chúng sanh  đang chịu  khổ, chịu  nạn, họ có duyên  với  ta, ta đến  giúp 

họ, họ sẽ tin tưởng. Nếu quý vị chẳng chịu tới giúp họ là quý vị sai lầm rồi! 



Quý  vị  phải  biết   “Phật  chẳng  độ  kẻ  vô  duyên”.   Quý  vị  không  có 

duyên với họ, quý vị chẳng độ họ được! Quý vị với họ rất xa cách, không có 

cách gì kề cận được; vì thế, chúng ta trong vô lượng kiếp đến nay kết duyên 

với  hết  thảy  chúng  sanh,  bất  kể  là  thiện  duyên  hay  ác  duyên  đều  được,  chỉ 

cần có duyên thì khi thành Phật sẽ độ được họ. Nếu quý vị không có duyên 

với  họ  thì  một  tí  xíu  biện  pháp  cũng  không  có.  Thiện  duyên  thì  tốt,  mà  ác 

duyên cũng được, phải biết điều này! Chỉ cần có duyên thì có cơ hội ấy, có 

thể phổ độ, phải hiểu đạo lý ấy. Do vậy, bốn chữ  “thâm nhẫn nhạo dục”  này 

ý nghĩa rất sâu, rất rộng. 



 “Linh  tâm  đẳng  tịnh” :  Đẳng  là  bình  đẳng;  bình  đẳng  thanh  tịnh  thì 

mới  gọi  là  thanh  tịnh.  Vì  thế  trong  sự thanh  tịnh  ấy,  có  ý  nghĩa  bình  đẳng. 

Đây chính  là  như trong tựa đề  Vô  Lượng  Thọ  Kinh, thanh tịnh, bình đẳng, 

giác. 





Nhị, trí quang chiếu diệu, thích thượng trí quyết đoạn nghĩa. 

  

二 智 光 照 曜，釋 上 智 決 斷 義。 



(Hai  là  trí  quang  chiếu  rạng,  nhằm  giải  thích  ý  nghĩa  trí  quyết  đoạn 

trong phần trên). 





Ở đây, đại sư dùng một ý nghĩa của kinh Văn Thù Bát Nhã chứ không 

phải là dẫn hoàn toàn kinh văn, nhưng ý nghĩa này lấy từ kinh văn. Vì thế…  







Ý vân 

意 云。 



(Có ý nói). 





Ngài  không  nói   “kinh  vân”   (kinh  chép).  Nếu  là   “kinh  vân”   thì  phải 

hoàn toàn là văn tự trong kinh;  “ý vân”  thì sao? Tách khỏi văn tự của kinh, 

lấy ý nghĩa của một đoạn được chép trong kinh Bát Nhã. 





 Dục  nhập  Nhất  Hạnh  tam-muội,  tiên  văn  Bát  Nhã,  như  thuyết  tu 

 học, nhiên hậu năng nhập. 



欲 入 一 行 三 昧，先 聞 般 若，如 說 修 學，然 後能 入。 



(Muốn nhập Nhất Hạnh tam-muội thì trước hết nghe Bát Nhã, tu học 

đúng như lời dạy, rồi sau đấy mới nhập được)  





Đây  là  ý  được  giảng  trong  kinh  Bát  Nhã.  Quý  vị  muốn  nhập  Nhất 

Hạnh  tam-muội,  Nhất  Hạnh  tam-muội  này  chính  là  như  chúng  ta  nhất  tâm 

xưng niệm A Di Đà Phật thì là Nhất Hạnh tam-muội. Phải  “trước hết nghe 

 Bát Nhã”,  quý vị không có trí huệ Bát Nhã thì quý vị niệm Phật bị chướng 

ngại.  Chướng  ngại  gì  vậy?  Hoài  nghi,  xen  tạp,  gián  đoạn,  quý  vị  có  những 

thứ chướng  ngại ấy. Đấy  là  lý do  vì sao hồi đầu  năm  ngoái, chúng  tôi phải 

tốn  một  thời  gian  dài  để  giảng  kinh  Kim  Cang  một  lượt  như  vậy.  Có  rất 

nhiều người đến hỏi tôi, họ nói: “Thưa pháp sư! Chẳng phải là thầy chuyên 

hoằng dương  Tịnh Độ  ư? Sao thầy  lại  giảng kinh  Kim  Cang?”  Tôi bảo  họ: 

“Tôi giảng kinh Kim Cang vẫn là giảng A Di Đà Phật!” Nguyên nhân là vì 

mọi người niệm Phật công phu không đắc lực, vì sao không đắc lực? Không 

thấy thấu suốt, không buông xuống được. Kinh Kim Cang giảng những điều 

nhằm dạy chúng ta thấy thấu suốt, buông xuống, sau đấy thật thà niệm Phật 

thì sẽ thành công. Nếu quý vị không thấy thấu suốt, không buông được, quý 

vị sẽ chẳng thể thật thà [niệm Phật] được! Chẳng thật thà niệm Phật thì chỉ 

kết duyên với A Di Đà Phật, sẽ không thể vãng sanh trong một đời này! Vì 

vậy, không thể nào chẳng giảng kinh Bát Nhã một lượt, đạo lý là đây! 



Hiện  thời  vào  mỗi  thứ  Năm,  tôi  giảng  Bát  Nhã  Cương  Yếu  ở  Hàng 

Châu  Nam  Lộ, cũng  nhằm  ý  nghĩa  này.  Kinh Đại  Bát Nhã phân  lượng quá 

lớn, quả thật là đọc một lượt cũng rất khó khăn rồi. Con người hiện thời thấy 

bộ kinh quá lớn, chẳng muốn đọc nữa. Do vậy, vào đời Thanh trước kia, cư 

sĩ Cát Ca rất hy hữu! Cụ đã đem sáu trăm quyển đúc kết thành mười quyển, 

trích yếu những câu tinh hoa trong ấy, trích lục lại, trích lấy những câu trọng 

yếu  nhất. Những  khai thị  trong ấy  đều trích  lục  ra, biến thành  mười quyển. 

Chúng tôi đọc tác phẩm ấy thấy rất hữu dụng, rất thuận tiện, chẳng lãng phí 

thời  gian. Nay chúng tôi  giảng  tác phẩm ấy,  vẫn  là tuyển  giảng, chứ không 

phải là giảng hoàn toàn. Chọn lọc lấy những phần rất trọng yếu, rất hữu ích 

cho người niệm Phật chúng ta, rồi giảng giải phần kinh văn ấy nhằm khích lệ 

lẫn nhau. Bởi vậy,  “trước hết nghe Bát Nhã”  rất trọng yếu. 



 “Như  thuyết  tu  hành,  nhiên  hậu  năng  nhập”   (Tu  hành  đúng  như  lời 

dạy,  rồi  sau  đấy  mới  có  thể  nhập  được):  Thật  ra,  trong  kinh  Bát  Nhã,  đến 

cuối cùng, quy kết về một câu gồm ba chữ  “bất khả đắc”  (chẳng thể được). 

Tất cả hết thảy pháp thế gian lẫn xuất thế gian đều bất khả đắc. Vô Thượng 

Chánh  Đẳng Chánh Giác cũng  bất khả đắc. Quý  vị thật sự  nhập được   “bất 

 khả  đắc”   thì  thưa  với  quý  vị,  tận  hư không,  trọn  pháp  giới  quý  vị  đều  đắc 

hết. Quý vị nghĩ có thứ gì để đạt được thì sẽ chẳng được gì hết! Nếu quý vị 

thật  sự  hiểu   “hết  thảy  đều  bất  khả  đắc”   thì  quý  vị  sẽ  đạt  được  hoàn  toàn. 

Mọi người hãy chú tâm suy tưởng đạo lý ấy. Tiếp theo là:  





Ngôn nhất hạnh giả, nhất pháp giới hạnh. 

  

言 一 行 者，一 法 界 行。 



(Nói “nhất hạnh” là nói tới “nhất pháp giới hạnh”). 





 “Nhất pháp giới hạnh”  chính là Nhất Chân pháp giới. 





Diệc vô nhất cố. 

  

亦 無 一 故。 



(Mà cũng không có một)  





Điều này rất khẩn yếu. Đây là ý nghĩa trong kinh Bát Nhã, quý vị vẫn 

còn  có  quan  niệm  Nhất  thì  đã  trật  rồi!  Quý  vị  trọn  chẳng  nhập  Nhất  pháp 

giới,  “nhất”  trong Nhất pháp giới cũng không có, rỗng không đến tột cùng! 

Chúng ta không có cách nào nhập, thật thà niệm Phật là được rồi. Đến được 

thế  giới  Cực  Lạc  thì  sẽ  nhập,  thấy  được  A  Di  Đà  Phật  chính  là  nhập.  Đấy 

chính là biện pháp tốt đẹp. 





Cố  bỉ  kinh  vân :  “Pháp  giới  nhất  tướng,  hệ  duyên  pháp  giới”, tức 

thị thử trung quyết định giải nghĩa. 

  

故 彼 經 云，法 界 一 相，繫 緣 法 界。即 是 此 中決 定 解 義。 



(Vì  thế,  kinh  ấy  (tức  kinh  Bát  Nhã)  nói  “pháp  giới  nhất  tướng,  hệ 

duyên pháp giới” chính là nghĩa quyết định giải ở đây)  







 “Pháp  giới  nhất  tướng”:  “Pháp  giới  nhất  tướng” được  nói  ở  đây 

chính  là  mười  pháp  giới  và  Nhất  Chân  pháp  giới,  cũng  là  như  chúng  ta 

thường nói pháp thế gian và xuất thế gian cùng một tướng.   “Một  tướng”  ấy 

là tướng gì? Không tướng, bất khả đắc tướng.  “Hệ duyên pháp giới”  là pháp 

tu của  bậc Pháp  Thân đại sĩ. Đấy  mới  là  quyết  định thắng  giải chân chánh. 

Mà cũng là nói hết thảy pháp thế gian và xuất thế gian trọn chẳng thể được, 

tuy  trọn  chẳng  thể  được,  nhưng  họ  có  làm  hay  không?  Làm!  Vì  sao  phải 

làm?  Do  lợi  ích  hết  thảy  chúng  sanh  mà  làm.  Tuy  lợi  ích  hết  thảy  chúng 

sanh, nhưng nói thật ra là “làm nơi không làm”. Làm mà không làm, không 

làm  mà làm, làm và không làm đồng thời. Chúng ta rất khó hiểu được điều 

này,  họ  có  “làm”,  nên  chẳng  rớt  vào  Không,  họ  có   “không  làm”   nhưng 

chẳng trụ vào Có; hai đằng Không và Có đều chẳng trụ. Đấy là tác dụng tự 

tại của chư Phật, Bồ Tát, thật sự đắc đại tự tại. 



Chẳng  giống  như  phàm  phu  chúng  ta,  chúng  ta  tách  rời  “làm”  và 

“không  làm”  thành  hai  chuyện,  không  có  biện  pháp  gì  để  gom  thành  một 

chuyện;  đối  với  các  vị  Pháp  Thân  đại  sĩ  [hai  thứ  ấy]  là  một  chuyện.  Làm 

điều gì? Lên sân khấu biểu diễn, diễn cho thật giống. Diễn điều gì? Làm mẫu 

cho chúng sanh, nêu gương! Nói “không làm” là sao? Những gì họ biểu diễn 

tuyệt đối chẳng phải là do ý tưởng của chính họ. Giống như diễn viên lên sân 

khấu biểu diễn, dựa theo kịch bản để diễn. Kịch bản bảo họ làm động tác gì 

họ liền làm động tác ấy; bảo họ nói gì, họ bèn nói nấy, không có một động 

tác,  một  câu  nói  nào  là  do  ý  tưởng  của  chính  mình.  Vì  thế,  họ  không  làm. 

Nhưng  biểu diễn thật  giống  nên  họ có  làm. Làm  và không  làm  là  một, chứ 

không phải hai. Chư Phật, Bồ Tát thị hiện trong mười pháp giới là biểu diễn, 

chẳng phải là thật, là giả đấy! Ý nghĩa này rất sâu! Phần tiếp theo:  





Hựu hiển chư Phật đẳng vô nhị cố. 

  

又 顯 諸 佛 等 無 二 故。 



(Lại tỏ rõ chư Phật bình đẳng vô nhị vậy). 







Chư  Phật  bình  đẳng  vô  nhị.  “Chư  Phật”   ở  đây  [là  như]  tỳ-kheo  Cát 

Tường Vân chính là Phật.  “Minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật”.  Do 

vậy, bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ được gọi là chư Phật. Chữ  “chư”  

ở  đây  chỉ  bốn  mươi  mốt  địa  vị  có  cùng  một  ý  nghĩa  với  kinh  Kim  Cang. 

Hôm nay tôi hết giờ rồi, chúng tôi giảng đến chỗ này! 



Tứ Thập Hoa Nghiêm KinhPhổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm 

Cát Tường Vân Tỳ Kheo Chương 

Phần 2 hết 



---o0o--- 

Phần 3 

Tập thứ năm  (12-13-05) 

 

 

Xin mở quyển kinh, trang thứ mười hai, dòng cuối cùng, xem từ dòng 

cuối cùng trở đi. 

 

 

Nhược ước biểu vị, thử trung chánh thị Phát Tâm Trụ thể. Dĩ bổn 

giải tánh văn huân chi lực, linh khai phát cố, danh quyết định giải . 

  

若  約  表  位，此  中  正  是  發  心  住  體。以  本  解  性  聞  薰  之 

力，令 開 發 故，名 決 定 解。 

 

(Nếu  căn  cứ  theo  sự  biểu  thị  địa  vị  [để  luận  định]  thì  chỗ  này  chỉ 

thẳng  vào  cái  Thể  của  địa  vị  Phát  Tâm  Trụ.  Dùng  sức  Văn  Huân  của  tánh 

hiểu biết sẵn có để khiến cho khai ngộ, phát tâm, nên gọi là quyết định giải)  





Hôm qua vì thời gian bó buộc, câu này chỉ giảng được một nửa. Đây 

là câu thứ hai trong bốn câu. Dùng  “trí quang chiếu diệu”  (ánh sáng trí huệ 

rực sáng) để  giải thích  ý  nghĩa của câu “quyết định  giải” trong  phần trước. 

Đoạn cuối cùng, nếu luận về sự biểu thị pháp;  “nhược ước biểu vị” , Nhược 

(若) là giả thiết (ví như), ví như dùng sự biểu thị pháp để nói.  “Vị”  là năm 

mươi mốt địa vị của bậc Bồ Tát, tỳ-kheo Cát Tường Vân là đại biểu cho địa 

vị Sơ Trụ, tức bậc Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo, Ngài đại diện cho địa vị 

này.  “Thử  trung  chánh  thị  Phát  Tâm  Trụ  thể”,   câu  này  nhằm  nói  tới   “trí 

 quang chiếu diệu” , trí Quyết Định Giải chính là thể tướng của [địa vị] Phát 

Tâm  Trụ  (Sơ Trụ).  “Phát tâm”  chính  là phát  Bồ Đề  tâm.  Nếu không có  trí 

huệ chân thật sẽ không khởi Bồ Đề tâm được! Vì thế, chỉ cần Bồ Đề tâm thật 

sự  phát  khởi  thì  người  ấy  sẽ  là  Sơ  Trụ  Bồ  Tát  trong  Viên  Giáo,  trí  huệ  sẽ 

thấu lộ ra. 



Hai câu kế tiếp để giải thích.  “Dĩ bổn giải tánh”, “bổn giải”  chính là 

 “trí quyết định giải”  đã  nói trong phần trước.  “Giải”   là thấu  hiểu điều  gì? 

Nói  sơ  sài,  cạn  cợt  nhất  thì  là  chân  tướng  của  vũ  trụ,  nhân  sinh,  vị  ấy  đều 

hiểu  rõ, đều  hiểu  rành,  một  mảy  may  nghi hoặc cũng không có. Đấy  gọi  là 

 “quyết định giải”.  Đấy là trí huệ chân thật. Do trí huệ ấy hiện tiền nên là Sơ 

Trụ Bồ Tát. Do vậy,  “dùng sức Văn Huân của tánh hiểu biết sẵn có để khiến 

 cho [Bồ Đề tâm] được mở mang, phát khởi” , câu  “bổn giải tánh”  (tánh hiểu 

biết  sẵn  có)  rất  ý  vị.  Do  đây,  biết  rằng:  Trí  huệ  chẳng  phải  là  từ  bên  ngoài 

tới, nếu từ bên ngoài tới sẽ chẳng có năng lực ấy.  “Bổn”  là vốn đã có sẵn, đã 

sẵn trọn đủ trong tự tánh của chúng ta. Vốn sẵn trọn đủ, vì sao năng lực ấy 

chẳng  hiện  tiền  nơi  chúng  ta?  Đấy  là  vấn  đề  của  Văn  Huân.  Chúng  ta  văn 

huân (huân tập do nghe pháp) không đủ, công phu Văn Huân chưa đến mức. 

Vì  thế,  “bổn  giải  tánh”   chẳng  tỏ  lộ  ra,  cũng  có  nghĩa  là  trí  huệ,  đức  năng 

vốn sẵn có trong bổn tánh chẳng thể hiện tiền. Nếu muốn cho nó được hiện 

tiền,  hiện  tiền  là  khởi  tác  dụng,  nhất  định  phải  dựa  vào  Văn  Huân.  Văn  là 

nghe pháp, Huân là huân tập, chẳng những chỉ gồm Văn (nghe) mà còn phải 

bao gồm Tư, Tu, tức Bồ Tát phải học Tam Huệ Văn - Tư - Tu. 



 “Văn”   là  tiếp  xúc,  đối  với  người  mới  học,  nghe  pháp  hết  sức  trọng 

yếu.  Nếu  như  Văn  Huân  không  trọng  yếu  như  thế  thì  quý  vị  hãy  suy  nghĩ 

xem,  lúc đức Thế Tôn tại thế, cần  gì Phật  phải  giảng kinh thuyết pháp suốt 

bốn  mươi chín năm? Vì sao chẳng lập Niệm Phật Đường, dạy chúng ta thật 

thà  niệm  Phật?  Hay  lập  Thiền  Đường  dạy  chúng  ta  tu  Thiền  thất?  Từ  Đại 

Tạng  Kinh  chúng  ta  thấy:  Suốt  một  đời  đức  Thế  Tôn  không  làm  những 

chuyện  ấy.  Mỗi  một  ngày,  Ngài  giảng  kinh  thuyết  pháp  cho  đại  chúng, 

nhưng trong số các đệ tử, chúng ta biết Thường Tùy Chúng là hai ngàn năm 

trăm năm mươi lăm vị. Những vị ấy chẳng rời khỏi Phật, Phật đi đến đâu họ 

liền  theo  đến  đó.  Nói  cách  khác,  mỗi  một  vị  đều  nghe  kinh  suốt  mấy  chục 

năm.  Ngày  ngày  nghe,  nghe  suốt  mấy  chục  năm,  Văn  Huân  đấy!  Cũng  có 

người trong số quý vị nghĩ họ có phước báo như thế, hằng ngày được nghe 

pháp  từ  nơi  Phật,  chúng  ta  không  có  phước.  Thật  ra,  phước  báo  của  con 

người chúng ta hiện thời chẳng kém phước báo của người thời ấy, có thể nói 

là còn lớn hơn họ nữa kia! 



Trước kia không có máy thâu âm, không có máy thâu hình, nghe một 

lượt  xong,  không  có  cơ  hội  nghe  lần  thứ  hai  nữa.  Suốt  một  đời  Thích  Ca 

Mâu  Ni  Phật  giảng  kinh  thuyết  pháp,  trừ  Vô  Lượng  Thọ  kinh  ra,  chưa  hề 

giảng [kinh nào] hai lần. Vì thế Văn Huân đắc lực thật sự là chuyện rất khó. 

Do  vậy,  họ  nghe  quá  nhiều,  trọn  chẳng  chuyên  nhất,  hiệu  quả  đắc  lực  kém 

hơn  rất  nhiều.  Hiện  thời  chúng  ta  có  công  cụ  khoa  học,  nếu  ưa  thích  Hoa 

Nghiêm thì mỗi ngày quý vị nghe kinh Hoa Nghiêm. Quý vị nghe trên mười 

năm  hay  tám  năm,  thâm  nhập  một  môn  so  với  những  vị  ấy  theo  Thích  Ca 

Mâu  Ni  Phật  suốt  bốn  mươi  chín  năm,  hiệu  quả  còn  thù  thắng  hơn  nhiều! 

Nếu quý vị hỏi vì sao ư? Những vị ấy nghe nhiều quá, còn quý vị thì chuyên 

ròng một bộ. Nếu quý vị nghe Vô Lượng Thọ Kinh, nghe Di Đà Kinh, nghe 

hai  trăm  lượt,  ba  trăm  lượt,  sức  Văn  Huân  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Vấn  đề  là 

chúng ta có làm được hay không? Có hiểu đạo lý ấy hay không? Có chịu làm 

như  thế  hay  không?  Kinh  Di  Đà  gọi  đó  là   “thiện  căn,  phước  báo,  nhân 

 duyên”. 



Thiện căn là hiểu rõ đạo lý này, thông đạt hiểu rõ là thiện căn, thật sự 

phát tâm là phước đức, duyên là cơ hội. Giống như trong ngôi đạo tràng nhỏ 

của chúng ta  hiện thời,  mỗi  một  ngày  mở  cửa cho  mọi  người  niệm Phật tại 

đây, trong hai mươi bốn tiếng chẳng ngưng nghỉ, đấy là duyên, là cơ hội. Có 

cơ  hội  để  mọi  người  niệm  Phật  tại  đây,  có  cơ  hội  để  mọi  người  mỗi  ngày 

nghe kinh tại đây, đấy là nhân duyên. Thiện căn, phước đức, nhân duyên, ba 

điều kiện đều đầy đủ, đấy là đại phước báo! Phước báo thù thắng khôn sánh! 

Quý  vị  muốn  thành  tựu,  không  có  lý  nào  chẳng  thành  tựu.  Kinh  giảng  đến 

chỗ này, đại sư Thanh Lương dạy chúng ta: Vị Bồ Tát ấy chứng được địa vị 

Sơ Trụ là nhờ sức Văn Huân. 



 “Linh khai phát cố” : Chữ  “khai phát”   này  là từ ngữ dùng trong  nhà 

Thiền.  Trong  Thiền  tông  thường  gọi  là   “minh  tâm  kiến  tánh,  khai  ngộ”.  

 “Khai”  là khai ngộ,  “phát”  là phát tâm. Hễ khai ngộ sẽ phát Vô Thượng Bồ 

Đề tâm, A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề tâm, đấy là nhập địa vị Sơ Trụ, 

ý  nghĩa  ấy  này  được  gọi  là   “quyết  định  giải”.   Do  vậy,  dùng  từ  ngữ   “trí 

 quang chiếu diệu”  để giải thích chữ  “quyết định giải”. 





Tam, phổ nhãn minh triệt giả, 

  

三 普 眼 明 徹 者。 



(Ba, phổ nhãn minh triệt là)  





Đây là câu giải thích. 





Thích quán cảnh tự tại nghĩa, vô cảnh bất quán, cố vân phổ nhãn . 

  

釋 觀 境 自 在 義。無 境 不 觀，故 云 普 眼。 



(Giải thích  ý  nghĩa   “quán cảnh tự tại” , không cảnh  nào chẳng quán, 

nên gọi là  “phổ nhãn” )  





 “Phổ”  là phổ biến, trong ấy có những ý nghĩa thanh tịnh, bình đẳng. 

Nếu như tâm không thanh tịnh, tâm chẳng bình đẳng sẽ chẳng thể phổ biến 

được. Do vậy, tựa đề của phẩm kinh  này  là Phổ Hiền  Bồ Tát, chữ Phổ  này 

bao  hàm  những  ý  nghĩa  thanh  tịnh  và  bình  đẳng  một  cách  viên  mãn.  “Vô 

 cảnh  bất  quán” ,  cảnh  giới  thù  thắng  của  chư  Phật  Như  Lai  là  Nhất  Chân 

pháp giới, thế giới Hoa Tạng của Tỳ Lô Giá Na, thế giới Cực Lạc của A Di 

Đà Phật đều là Nhất Chân pháp giới. Từ Nhất Chân pháp giới trở xuống có 

mười pháp  giới, trong  hết thảy các cõi Phật đều có  mười pháp  giới. Các  vị 

Bồ Tát thuộc địa vị này có năng lực phổ quán, không cảnh nào chẳng quán. 

Như trong  phần  trước  đã  nói,  vị  ấy  muốn  thấy  cảnh  giới  nào,  cảnh  giới  ấy 

liền  hiện  tiền,  chẳng  muốn  thấy  thì  thế  giới  ấy  sẽ  không  hiện  nữa.  Trong 

phần trên, tôi đã nói: Ví như chúng ta coi TV, muốn coi đài nào thì vặn sang 

băng tần (channel) ấy, màn hình liền hiện ra. Ở nơi đây, chúng ta muốn chọn 

một đài nào thì phải vặn sang băng tần ấy, còn bọn họ thì không cần, chẳng 

mất công như thế, khởi tâm động niệm thì cảnh giới liền hiện tiền. Dưới đây, 

[ngài  Thanh  Lương]  nêu  một  thí  dụ,  trong  mười  pháp  giới  nêu  một  thí  dụ, 

lấy Phật [để dẫn chứng]. 





Dĩ như vi Phật, vô pháp bất như. 

以 如 為 佛，無 法 不 如。 



(Bởi Như là Phật, không pháp nào chẳng như)  





 “Như”  là Chân Như, là tự tánh. Bản tánh của Chân Như có thể hiện, 

có thể biến. Hết thảy cảnh giới đều được biến. Nếu nói theo Phật pháp giới 

thì  “không pháp nào chẳng như”. 





Tắc vô phi Phật hỹ. 

  

則 無 非 佛 矣。 



(Cho nên không gì chẳng phải là Phật vậy)  





Chính  là  như  kinh  Hoa  Nghiêm  đã  dạy:   “Một  tức  hết  thảy,  hết  thảy 

 chính là một”.  Đây là Phổ Nhãn. Nhập Phật pháp giới thì có pháp nào chẳng 

phải  là  Phật?  Pháp  nào  cũng  đều  là  Phật.  Vì  thế,  cổ  đại  đức  bảo  chúng  ta, 

nếu mỗi một người chúng ta thành Phật thì khi người ấy thành Phật, thấy tận 

hư  không,  trọn  pháp  giới,  hữu  tình  lẫn  vô  tình  đều  là  Phật.  Lời  này  cũng 

được  nói trong kinh  Hoa Nghiêm:  “Tình dữ vô tình, đồng viên Chủng Trí”  

(Hữu  tình  lẫn  vô  tình  đều  cùng  viên  mãn  Chủng  Trí).  Chủng  Trí  là  Nhất 

Thiết Chủng Trí, tức là điều đã được chứng bởi Như Lai. Viên là viên mãn. 

Hữu tình và vô tình cùng viên  mãn Nhất Thiết Chủng Trí, ấy là thành Phật. 

Nếu bảo  “coi Như là Bồ Tát, thì không pháp nào chẳng phải là Bồ Tát”  thì 

hết  thảy  pháp  tình  và  vô  tình  đều  là  Bồ  Tát!  Nói  thật  ra,  đây  cũng  là  quan 

niệm, trong vòng một niệm! Vì sao chúng ta không có cảnh giới ấy? Khi sáu 

căn  của  chúng  ta  tiếp  xúc  với  cảnh  giới  sáu  trần  bên  ngoài  liền  phân  biệt, 

chấp trước, khởi  vọng  tưởng, khởi chấp trước. Do  vậy,  ý  niệm  hết sức  hỗn 

loạn. 



Chư  Phật,  Bồ  Tát  ý  niệm  rất  thanh  tịnh,  do  thanh  tịnh  nên  cảnh  giới 

được hiện chỉ là  một cảnh giới. Nếu quán thấy cảnh giới ấy là do Phật hiện 

thì  là  cảnh  giới  Phật,  quán  thấy  cảnh  giới  ấy  là  do  Bồ  Tát  hiện  thì  là  cảnh 

giới Bồ Tát. Các Ngài hiện một cảnh giới, nhưng nay chúng ta thấy sắc nghe 

tiếng,  cảnh  giới  ấy  lộn  xộn,  lung  tung.  Vì  sao  có  hiện  tượng  ấy?  Chứng  tỏ 

tâm tư quý vị rất loạn, tâm quý vị không thanh tịnh, chẳng phải do cảnh giới 

bên ngoài gây loạn mà do chính tâm của quý vị loạn. Đấy là như kinh luận 

Đại  Thừa  thường  bảo:   “Tướng  tùy  tâm  chuyển”   (Tướng  chuyển  biến  theo 

tâm). Do  vậy Như, Như là bản tánh Chân  Như,  là chân tâm. Nếu chân  tâm 

của  quý  vị  là  Phật,  sẽ  thấy  tất  cả  cảnh  giới  đều  là  Phật.  Nếu  tâm  quý  vị  là 

tâm  của  Bồ  Tát  thì  thấy  hết  thảy  cảnh  giới  đều  là  Bồ  Tát.  Hiện  thời,  tâm 

chúng ta thứ gì cũng đều trật, do vậy thấy hết thảy pháp loạn xạ, lung tung; 

đạo lý là như vậy đó. 



Xã hội phức tạp như thế, xã hội hỗn loạn như thế, chúng ta điều chỉnh 

bằng cách nào ? Người biết điều chỉnh thì điều chỉnh từ tự tánh, sao quý vị 

lại  điều  chỉnh  từ  bên  ngoài?  Chẳng  thể  được!  Thưa  với  quý  vị,  đó  gọi  là 

 “cầu  pháp  ở  ngoài  tâm” ,  chẳng  thể  điều  chỉnh  được!  Cách  điều  chỉnh  ra 

sao? Điều chỉnh từ nơi tự tánh, quý  vị điều chỉnh tự tánh thì cảnh  giới bên 

ngoài sẽ tự  nhiên chuyển biến theo. Nhất  định phải tin chư Phật,  Bồ  Tát là 

những  vị  đã  từng  trải,  những  gì  các  Ngài  đã  nói  chính  là  tường  thuật  kinh 

nghiệm.  Đấy  là   “tâm  có  thể  chuyển  cảnh” ;  muôn  phần  chớ  để  cho  tâm  bị 

cảnh  chuyển.  Tâm  bị  cảnh  chuyển  là  hỏng  rồi!  Cảnh  giới  đã  phức  tạp  như 

thế,  tâm  chúng  ta  thuận  theo  cảnh  giới  sẽ  càng  phức  tạp  thêm,  vọng  niệm 

càng  nhiều  hơn,  phân  biệt,  chấp  trước  càng  lúc  càng  nhiều,  cảnh  giới  bên 

ngoài  càng  ngày  càng  nghiêm  trọng,  [đâm  ra]  chỉ  chú  trọng  phát  triển  nơi 

phương  diện  phụ,  chẳng  thể  chú  trọng  phát  triển  nơi  phương  diện  chánh! 

Nếu muốn đem phương diện phụ quy về phương diện chánh, phải hoàn toàn 

dốc  sức  nơi  tâm  địa.  Có  như  vậy  thì  mới  có  thể  tự  cứu  mình,  cứu  chúng 

sanh,  mới  có  thể  biến  đổi  xã  hội  thành  tốt  đẹp  hơn,  thanh  tịnh  hóa  lòng 

người. Lại xem tiếp câu thứ ba. 



Dĩ giác vi Phật, vô tâm phi giác, tâm giai Phật hỹ. 

以 覺 為 佛，無 心 非 覺，心 皆 佛 矣。 

(Coi  giác  là  Phật,  không  tâm  nào  chẳng  phải  là  giác,  tâm  đều  là  Phật 

vậy) 



Chữ   “Phật”   này  là  phiên  âm  tiếng  Phạn,  có  ý  nghĩa  là  Giác.  Nếu  “coi 

Giác là Phật” thì sao?  “Không tâm nào chẳng phải là giác”.  Sáu căn đối với 

sáu thứ cảnh giới, không có gì chẳng phải là giác, giác chính là Phật. Vì vậy, 

 “tâm đều là Phật”.  Chúng ta thường gọi điều này là “Phật tâm”, trong Pháp 

Tướng tông gọi là  “chuyển Thức thành Trí”  chính là ý nghĩa này. Chuyển A 

Lại  Da  thành  Đại  Viên  Kính  Trí,  chuyển  Mạt  Na  Thức  thành  Bình  Đẳng 

Tánh Trí, chuyển thức thứ sáu thành  Diệu Quán  Sát  Trí, chuyển  năm Thức 

trước thành Thành Sở Tác Trí. Đấy chính là  “không tâm nào chẳng phải là 

 giác, tâm đều là  Phật vậy” . Đó  gọi  là Tứ Trí  Bồ Đề. Mấy câu tiếp theo đó 

hết sức trọng yếu, nếu chúng ta muốn học, muốn dụng công thì phải nhớ kỹ 

nguyên tắc này. 



Dĩ hư tâm chi giác, khế duy như chi cảnh. 

以 虛 心 之 覺， 契 唯 如 之 境。 

(Dùng sự giác ngộ bởi cái tâm rỗng rang để khế nhập cảnh chỉ là Như). 



Hai câu này là cương lãnh, là nguyên tắc tu hành trọng yếu. Do vậy, tâm 

phải trống, phải rỗng, trong tâm chẳng thể chứa thứ gì; trong tâm vẫn còn có 

những có vật gì thì sẽ mê, trong tâm không có gì thì là giác. Trong Khởi Tín 

Luận,  Mã  Minh  Bồ  Tát  đã  giảng  cho  chúng  ta  biết:   “Bổn  giác  bổn  hữu”  

(Bổn  giác  vốn sẵn có). Ngài  lại  dạy chúng ta:  “Bất  giác bổn vô”  (Bất  giác 

vốn  không  có).  Giác  vốn  là  có,  vì  sao  nay  chúng  ta  không  có  cái  giác  tâm 

ấy? Là vì tâm quý vị không rỗng rang, tâm quý vị có thứ này, thứ nọ, nên tự 

tánh giác của quý vị bị chướng ngại. Thưa quý vị, chẳng phải là người khác 

gây trở ngại cho quý vị, mà chính quý vị tự chướng ngại mình! Vọng tưởng, 

phân biệt, chấp trước của chính quý vị đã chướng ngại tự tánh giác. Tự tánh 

Giác  là  Phật,  tự tánh  Chánh  là  Pháp,  tự tánh  Tịnh  là  Tăng,  gọi  là  Tự Tánh 

Tam Bảo. Bởi tâm quý vị có thứ này thứ nọ nên Tự Tánh Tam Bảo của quý 

vị chẳng thể hiện tiền. 

Sơ  Trụ  Bồ  Tát đạt  được  tâm  rỗng  rang,  đoạn  được  Kiến  Tư  phiền  não, 

Kiến  Tư  phiền  não  là  chấp  trước,  Trần  Sa  phiền  não  cũng  đoạn.  Trần  Sa 

phiền  não  là  phân  biệt.  Trong  hết  thảy  pháp,  Ngài  cũng  chẳng  khởi  phân 

biệt,  chẳng  còn  chấp  trước,  phân  biệt;  vĩnh  viễn  không  có  chấp  trước.  Vô 

minh  cũng  phá  được  một  phẩm,  tâm  Ngài  rỗng  rang,  tâm  trống  không,  do 

rỗng  không  cho  nên   “linh”   (靈),  [thường  được  gọi  bằng  danh  từ]   “không 

 linh” (giác  tánh  rỗng  rang).  “Linh”   là  gì?  Linh  là  giác,  tự  tánh  giác  hiện 

tiền.  Giác  tánh  hiện  tiền  sẽ  khế  hợp  cảnh   “duy  Như”   (chỉ  có  Như),  tức  là 

ngoài Như ra, tất cả những cảnh giới đều không có! Như là gì? Như là Chân 

Như. Pháp nào cũng đều là Như, không có pháp nào chẳng như, đây là cảnh 

giới  chứng  đắc  bởi  chư  Phật  Như  Lai,  không  có  một  pháp  nào  chẳng  như. 

Phải hiểu ý nghĩa này! Cổ nhân có một tỷ dụ. Cổ nhân dùng vàng ròng [làm 

tỷ dụ], tức là nói dùng vàng làm đồ vật, món nào cũng đều là vàng, tỷ dụ này 

dễ  hiểu.  Các  Ngài  đem  vàng  ví  với  Như,  đem  pháp  ví  với  các  món  vật, 

 “không  pháp  nào  chẳng  phải  là  Như”   chính  là  món  vật  nào  cũng  đều  là 

vàng. Trong tâm ắt phải rỗng không, tách lìa hết thảy vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước, tự tánh giác sẽ hiện tiền; sau đấy mới [thấy thấu suốt] pháp thế 

gian lẫn xuất thế gian trong tận hư không, trọn pháp giới, không có một pháp 

nào chẳng Như. 



Tắc bất động pháp giới, cùng hồ tịch chiếu chi nguyên. 

則 不 動 法 界，窮 乎 寂 照 之 原。 

(Chính là pháp giới bất động, tột cùng nguồn tịch chiếu). 



Nay chúng ta thấy cảnh giới bên ngoài là động, các Ngài thấy cảnh giới 

bên  ngoài  bất  động,  đấy  là  đạo  lý  gì  vậy?  Vẫn  là  như  phần  trước  đã  nói 

 “cảnh  chuyển  theo  tâm”.   Tâm  các  Ngài  chẳng  động,  vì  thế  thấy  cảnh  giới 

bên ngoài là bất động. Tâm chúng ta động, một niệm diệt, niệm sau sẽ sanh, 

sanh  diệt,  diệt  sanh  với  tốc  độ  nhanh  chóng  [đến  nỗi]  phàm  phu  chúng  ta 

chẳng  thể  tưởng  tượng  được.  Vì  thế,  tâm  của  phàm  phu  là  vọng  tâm,  vọng 

tâm là tâm bị động, chân tâm là bất động. Chân tâm là tướng tĩnh, tịch tĩnh; 

vọng tâm là vọng động. Tâm động nên trông thấy tướng cảnh giới bên ngoài 

đều là động, đều là sanh diệt. Bồ Tát vào trong cảnh giới này tâm bất động, 

do vậy thấy hết thảy vạn pháp đều là tướng tịch diệt, hiển thị  “pháp giới bất 

 động tột cùng nguồn tịch chiếu” . Tịch là Thể, Chiếu là Dụng, Tịch là thanh 

tịnh tâm, Chiếu chính là  “trí quang chiếu diệu”  như đã nói trong phần trước. 

Tâm thanh tịnh khởi tác dụng chính là “trí quang chiếu diệu”. Tiếp theo đây 

là nói về nhập cảnh giới, cảnh giới đẹp đẽ, cảnh giới tốt lành không gì sánh 

bằng được. 



Tắc tâm cảnh giai Phật, Năng, Sở câu mẫn  

則 心 境 皆 佛，能 所 俱 泯。 

(Tâm lẫn cảnh đều là Phật, Năng và Sở đều diệt mất). 



Nếu có Năng, có Sở thì vẫn là hai thứ. Đến khi ấy Năng và Sở dung hợp 

thành một khối; trong ấy không có giới hạn, trong tâm và cảnh không có giới 

hạn. Trong phần sau cuốn Niệm Phật Luận của đại sư Đàm Hư, chúng tôi có 

đính kèm những lời Ngài khai thị trong Phật Thất, trong ấy Ngài có kể một 

câu chuyện. Trước kia Ngài dạy học tại chùa Cực Lạc ở Cáp Nhĩ Tân, miền 

Đông  Bắc,  nơi ấy không có  người  xuất  gia, thầy  giáo, học trò đều  là  người 

tại gia. Ngài thỉnh một vị họ Trương, tức Trương tiên sinh làm hiệu trưởng. 

Trương tiên sinh cũng niệm Phật rất siêng. Có một ngày, ông ta hỏi lão hòa 

thượng:  “Con  niệm  Phật  có  nghi  hoặc”.  Lão  hòa  thượng  hỏi  ông  ta:  “Ông 

nghi  hoặc  điều  gì?”  Ông  ta  thưa:  “Con  thấy  trong  kinh  nói:   ‘Duy  tâm  Tịnh 

 Độ, tự tánh Di Đà’ – ông ta  nói – Duy tâm  Tịnh Độ thì tâm  ta là Tịnh  Độ, 

con còn phải cầu sanh Tịnh Độ làm gì? Tự tánh của ta là Di Đà, sao con còn 

phải niệm Di Đà?” Lão hòa thượng nghe xong gật đầu: “Ông hỏi rất có lý!” 

Nếu  không  giải  quyết  nghi  vấn  ấy  thì  ông  ta  niệm  Phật  sẽ  bị  chướng  ngại, 

ông ta không niệm nữa. 

Lão hòa thượng có trí huệ, hỏi ngược lại ông ta:  “Giới hạn giữa tự tánh 

 Di Đà và đức Di Đà ở Tây  Phương ở chỗ nào? Biên giới ở chỗ nào? Giới 

 hạn giữa duy tâm Tịnh Độ của ông và Tây Phương Tịnh Độ lại ở chỗ nào?”  

Câu  hỏi  ấy  rất  hay!  Vị  hiệu  trưởng  ấy  rốt  cuộc  là  người  có  học,  cũng  rất 

thông minh, có ngộ tánh đôi chút, ông ta nghĩ rất lâu, thưa: “Không có biên 

giới!”  Không  có  biên  giới  thì  Năng  lẫn  Sở  đều  mất.  Đúng  quá!  Không  có 

biên giới, niệm A Di Đà Phật là niệm tự tánh Di Đà, cầu sanh Tây Phương 

Tịnh Độ là cầu sanh về duy tâm Tịnh Độ, tín tâm của quý vị mới định được, 

quý vị quyết định nắm chắc vãng sanh, vì sao vậy? Tự tánh Di Đà, duy tâm 

Tịnh Độ là của ta, sao ta không thể vãng sanh? Quý vị nói xem, quý vị dựa 

vào đâu mà có thể vãng sanh? Dựa vào đấy! Vì thế, sau khi thấu triệt đạo lý, 

quý  vị kiên định tín  nguyện, tuyệt đối chẳng bị dao động, chẳng  hoài  nghi. 

Phật  cao  chót  vót,  làm  sao  ta  vói  tới?  Ý  niệm  ấy  không  có,  tự  tánh  Di  Đà 

mà!  Nhưng  nếu  không  giải  quyết  được,  nghi  vấn  ấy  sẽ  biến  thành  chướng 

ngại; quý vị suốt đời niệm Phật vẫn chẳng có cơ hội vãng sanh. Khi vấn đề 

được  giải  quyết,  tín  nguyện  liền  kiên  định.  Sau  này,  Trương  hiệu  trưởng 

vãng sanh, biết trước lúc mất, thật sự chẳng thể nghĩ bàn! 





Năng Sở câu mẫn, khởi phi phổ tai? 

  

能 所 俱 泯，豈 非 普 哉。 



(Năng lẫn Sở đều mất, há chẳng phải là Phổ ư?)  





Đây  chính  là  ý  nghĩa  của  chữ  Phổ.  Có  Năng,  có  Sở  thì  còn  là  Phổ 

được sao? Bất luận cảnh giới sâu đến đâu, rộng đến  mấy, vẫn chẳng thể cự 

lại được chữ Phổ  này, ắt biên  giới ấy phải tiêu tan. Vì thế,  “vàng tức là đồ 

 vật, đồ vật tức là vàng” , không có biên giới. 





Như thử chân nhãn, phương vi minh triệt. 

  

如 此 真 眼，方 為 明 徹。 



(Chân nhãn như thế thì mới là sáng suốt, thấu triệt)  





Mắt thấy chân tướng của vũ trụ nhân sinh mới gọi là Minh, mới gọi là 

Triệt.  Minh  là  hiểu  rõ,  Triệt  là  rốt  ráo  triệt  để,  là  sở  đắc  của  Bồ  Tát.  Điều 

cuối cùng là:  





Cụ thanh tịnh hạnh. 

  

具 清 淨 行。 



(Đầy đủ hạnh thanh tịnh)  





Câu này nhằm giải thích ý nghĩa của chữ Lực trong phần trước. 





Phi duy tịnh tín,  nhược Trầm,  nhược Cử, chư Cái, chư Thủ, chư 

tam-muội chướng, giai tất bất sanh. Cố vân thanh tịnh. 



非  唯  淨  信。若  沈  若  舉，諸  蓋  諸  取，諸  三  昧  障，皆  悉  不 

生。故 云 清 淨。 



(Chẳng phải chỉ là tịnh tín, dù hôn trầm hay trạo cử, các Cái, các Thủ, 

các tam-muội chướng đều chẳng sanh. Cho nên gọi là thanh tịnh)  





Trước hết đem ý nghĩa của hai chữ này giảng đại lược.  “Trầm”  là hôn 

trầm,  tinh  thần  không  khởi  lên  được.  Đặc  biệt  là  khi  niệm  Phật,  niệm  Phật 

vào  lúc  nào?  Khi  chỉ  tịnh,  tức  là  khi  quý  vị  ngồi  xuống,  chúng  ta  thường 

nhận thấy cũng có lắm khi chúng ta vừa ngồi xuống chưa được mấy phút đã 

gật gù rồi, đấy là hôn trầm, mệt mỏi, tinh thần không khởi lên được.  “Cử”  là 

trạo cử (lao chao), là hiện tượng hoàn toàn trái ngược với hôn trầm. Người ta 

vừa ngồi xuống, trong tâm ý niệm, vọng tưởng này tiếp nối vọng tưởng kia, 

có nhiều sức ép không đè nén được, gọi là vọng tưởng tơi bời, gọi là  “trạo 

 cử” .  Hai  hiện  tượng  này  hoàn  toàn  bất  đồng,  khi  chúng  ta  dụng  công,  bất 

luận chúng ta tu hành pháp môn nào, hai thứ ấy đều là chướng ngại, nhưng 

gần  như  mỗi  cá  nhân  đều  gặp  phải  chướng  ngại  này.  Vì  thế,  gặp  phải  tình 

hình  ấy  đừng  sợ,  đừng  nghĩ  chính  mình  nghiệp  chướng  rất  nặng,  ta  không 

thể  niệm  Phật  được.  Nghĩ  vậy  là  lầm  rồi!  Nhất  định  phải  khắc  phục,  muốn 

khắc phục phải chọn lựa phương pháp. 



Chẳng hạn như, hễ hiện tượng hôn trầm nổi lên thì chúng ta đừng ngồi 

nữa, chúng ta nhiễu Phật, vừa nhiễu vừa niệm, hoặc chúng ta lễ Phật, lễ mấy 

chục lạy, lễ một hai trăm lạy, hôn trầm sẽ không còn nữa. Đổi phương thức, 

nhưng không thể đổi pháp môn. Chúng ta vẫn niệm Phật, một câu Phật hiệu 

cứ niệm tiếp. Khi ta ngồi niệm bèn đổi thành vừa đi kinh hành vừa niệm, đổi 

thành vừa lạy vừa niệm. Khi bị trạo cử thì ngược lại, chúng ta chọn cách tịnh 

tọa niệm Phật, thân tâm, thế giới hết thảy đều buông xuống, nhất tâm nhất ý 

nghe Phật hiệu, nhất tâm nhất ý quán Phật, dùng phương pháp này để đối trị 

trạo cử. Đây là chuyện thường gặp nhất, bất luận tu học theo pháp môn nào. 

Hai thứ chướng ngại ấy đều là do tâm không thanh tịnh, trong tâm đã thanh 

tịnh thì làm sao có những thứ ấy? 



 “Chư Cái, chư Thủ” : Cái (蓋) là nói tỷ dụ, ngăn che trí huệ đức năng 

trong tự tánh của chúng ta. Cái có nghĩa là chướng, tức là chướng ngại, ngăn 

trở.  Trong  kinh  thường  nói  có  năm  thứ,  chẳng  hạn  như  nói  đến  ngủ  nghê; 

trong năm thứ ấy, mỗi người hễ đi ngủ thì công phu sẽ gián đoạn, tức là bị 

ngăn  trở rồi. Vì  vậy  Ban Châu tam-muội,  tức  môn  Ban Châu  tam-muội  mà 

tỳ-kheo  Cát  Tường  Vân  tu  tập,  chín  mươi  ngày  không  ngủ  nhằm  phá  trừ 

chướng  ngại  ấy.  Ai  có  thể  trong  suốt  chín  mươi  ngày  không  ngủ  thì  công 

phu khá lắm, trong tâm phải thanh tịnh lắm mới làm được. Vì thế, ngủ nghê 

không phải là chuyện tốt. Tài, sắc, danh, thực, thùy, gọi là Ngũ Dục, người 

thật sự có công phu đều có thể tách lìa năm thứ ấy. Nhưng đối với đại đa số 

người, chúng ta tách lìa Tài vẫn không sao, Tài có thể bỏ được. Sắc là nam 

nữ  sắc  dục,  cũng  có  thể  gạt  bỏ  được,  Danh  cũng  có  thể  bỏ  được,  ăn  thì 

không được! Một ngày vẫn phải ăn ba bữa, ngoài ba bữa ra còn phải ăn điểm 

tâm, ngủ chẳng thể bỏ được! Nói cách khác, trong năm thứ chướng ngại ấy, 

quý  vị chẳng  bỏ được  hai thứ,  vậy  là công phu của chính  mình không trọn 

đủ. Khi công phu trọn đủ sẽ làm được! 



Người  tu  Định  hiện  thời  như  nhiều  vị  đồng  tu  đã  biết,  đầu  thời  Dân 

Quốc  lão  hòa  thượng  Hư  Vân  công  phu  khá  lắm.  Qua  Niên  Phổ,  chúng  ta 

thấy  Ngài  thường  nhập  định  một,  hai  tuần  lễ,  thậm  chí  đến  một  hai  tháng, 

ngồi  bất  động  ngay  nơi  đó.  Ngài  nhập  định  có  phải  là  ngủ  hay  không? 

Không!  Ngài  chẳng  ngủ.  Ngủ  nghê  sẽ  không  thể  duy  trì  nổi  tư  thế  ấy.  Hễ 

ngủ  sẽ  gục  xuống,  đã  gục  xuống  thì  làm  sao  ngồi  thẳng  lưng  được?  Ngài 

không ngủ nghê, Ngài không có ngủ nghê, Ngài tỉnh táo, Ngài ở trong cảnh 

giới  Định.  Do  vậy,  khi  Ngài  nhập  định,  quý  vị  thấy  Ngài  không  ngủ  nghê, 

Ngài cũng không cần ăn uống. Giả sử Ngài nhập định một tháng thì khi Ngài 

xuất Định tinh thần vẫn sung mãn, Ngài cũng không cảm thấy cả một tháng 

nay ta không ăn gì hết, phải ăn thôi! Không có! Tuyệt đối không có, nhưng 

khi Ngài xuất định, thường cảm thấy thời gian nhập Định rất ngắn, “ta mới 

ngồi chưa được bao lâu”, nhưng thật sự là đã qua rất nhiều ngày rồi! 



Trong Niên Phổ có chép  một  mẫu chuyện  nhỏ. Đại  khái  là trong dịp 

Tết, Ngài ở trong am tranh trên núi, lão hòa thượng luộc một nồi khoai. Sau 

khi  đốt  lửa  lên,  đang  luộc  khoai,  luộc  khoai  đương  nhiên  cần  phải  chờ  đợi 

một  lát,  Ngài  ngồi  bên  cạnh  liền  nhập  định.  Cũng  chẳng  biết  là  nhập  định 

bao lâu, qua năm mới rồi, [những vị sư trụ trong ngôi] miếu ở gần nhận thấy 

đã lâu không thấy lão hòa thượng, chẳng biết Ngài ra sao, đến am tranh của 

Ngài tìm. Khi tới am tranh, họ thấy Ngài tịnh tọa nơi đó. Lúc ấy, vị xuất gia 

đó  bèn  dùng  dẫn  khánh  gõ  bên  tai  Ngài  để  nhắc  Ngài  xuất  định.  Gõ  xong, 

Ngài  liền  xuất  định.  Trông  thấy  hai  người  bọn  họ,  Ngài  nói:  “Đến  kịp  lúc 

đấy, tôi đang luộc khoai, muốn mời các vị ăn khoai”. Kết quả là lúc mở nồi 

ra, khoai đã phủ mốc dày, trong nồi đều bị mốc hết rồi. Hơn hai mươi ngày, 

Ngài nói: “Tôi cảm thấy mới ngồi mấy phút”. Điều này cho thấy ăn uống và 

ngủ nghê đều có thể lìa khỏi được! 



Trong  kinh  Phật  thường  nói  tới  tới  tam  giới:  Đối  với  Dục  giới  thì 

trong  Dục  giới  có  ăn  uống,  có  nam  nữ,  ẩm  thực,  cõi  trời  Sắc  Giới  từ  Sơ 

Thiền trở lên không có nữa, họ lấy Thiền Duyệt làm thức ăn. Quý vị hiểu rõ 

đạo  lý  này  sẽ  hiểu  được  lẽ  dưỡng  sinh.  Hiện  thời  những  kẻ  giàu  có  ở  Đài 

Loan, có rất nhiều người ăn thực phẩm bổ dưỡng để tẩm bổ, mà đồ bổ đó là 

gì?  Toàn  chứa  chất  độc  gây  bệnh,  chẳng  phải  là  thứ  tốt  lành,  bồi  bổ  cho 

những chứng bệnh kỳ quái phát sanh. Phật pháp từng dạy chúng ta thứ gì bổ 

dưỡng tốt nhất cho thân thể? Tâm thanh tịnh!  Trong tâm  quý  vị không  một 

tạp niệm nào nẩy sanh thì sẽ khỏe mạnh nhất, bổ dưỡng nhất. Vì sao người 

trong cõi trời Sắc Giới chẳng cần phải ăn? Vì tâm họ thanh tịnh. Tâm thanh 

tịnh sanh ra hoan hỷ, đấy là từ bi, hỷ xả, pháp hỷ sung mãn. Do đây có thể 

biết  được  rằng:  Hết  thảy  những  thứ  ngăn  lấp  cũng  là  do  vọng  tưởng,  phân 

biệt, chấp trước sanh ra, chứ không phải là vốn có, chẳng phải là thật nên có 

thể tách lìa được. 



 “Thủ”  lại càng hư vọng hơn, Thủ chính là  “thủ xả”  (lấy, bỏ). Có thể 

nói là kinh Bát Nhã, tức bộ Bát Nhã gồm sáu trăm quyển có thể quy nạp tới 

mức  cuối  cùng  thành  một  câu   “bất  khả  đắc” (chẳng  thể  được).  Hết  thảy 

pháp thế  gian  và  xuất thế gian đều chẳng  thể được. Kinh  Kim Cang  nói rất 

rõ ràng:  “Tâm quá khứ chẳng thể được, tâm hiện tại chẳng thể được, tâm vị 

 lai  chẳng  thể  được”.   Tâm  ấy  có  công  năng  giữ  lấy,  nhưng  cái  tâm  có  khả 

năng lưu giữ ấy thì lại không thể được, cái bị giữ lấy chính là các pháp. Đức 

Phật nói càng rõ hơn:  “Các pháp do duyên sanh, bản thể của chúng đều là 

 Không, trọn chẳng thể được” . Năng Thủ, Sở Thủ đều không thể được. Quý 

vị  giữ  lấy  những  gì?  Quý  vị  hiểu  được  đạo  lý  này  sẽ  thật  sự  buông  xuống 

được. Được - mất, lấy - bỏ đều buông xuống hết, tâm quý vị sẽ được tự tại. 



 “Chư tam-muội chướng” : “Chư” là nhiều, quá xá nhiều! Tam-muội là 

gì?  Tam-muội  là  tiếng  Phạn,  dịch  nghĩa  sang  tiếng  Trung  Quốc  là  Chánh 

Thọ, tức hưởng thụ đúng đắn. Nói cách khác, quý vị hưởng thụ sai quấy thì 

sẽ thành chướng ngại. Hưởng thụ vật chất, hưởng thụ tinh thần vô lượng, vô 

biên.  Trong  kinh  Bát  Nhã  nói  tới  mấy  trăm  thứ  tam-muội,  nói  rất  cặn  kẽ. 

Đấy  là  nói  chi  tiết,  chứ  trong  sự  cảm  nhận  của  chúng  ta  trong  cuộc  sống 

thường  ngày, sự cảm  nhận trong công  việc, sự cảm  nhận trong khi  ứng  xử, 

tiếp  người,  đãi  vật,  hễ  [cảm  nhận]  không  đúng  đắn  sẽ  đều  thành  chướng 

ngại. Đây là nói tổng quát: Hôn trầm, trạo cử, Ngũ Cái, các Thủ, tam-muội. 

Nói chung,  những thứ chướng  ngại ấy  “thảy đều chẳng sanh”.  Tâm quý  vị 

thanh tịnh, cho  nên chướng  ngại  hoàn toàn  không có.  “Cố vân thanh tịnh”  

(Cho nên gọi là thanh tịnh). Đấy là cảnh giới chứng đắc bởi bậc Sơ Trụ Bồ 

Tát trong Viên Giáo. 





Tâm tạo chân cảnh, cố danh vi Hạnh, tức nhất hạnh dã. 

  

心 造 真 境，故 名 為 行。即 一 行 也。 



(Tâm tạo ra cảnh thật, nên gọi là Hạnh, tức Nhất Hạnh vậy)  





Đây  là  một  câu  giảng  về  từ  ngữ  “cụ  thanh  tịnh hạnh”   (đầy  đủ  hạnh 

thanh tịnh). Hạnh ấy là gì?  “Tâm tạo chân cảnh”.  Chữ  “tạo”  này có nghĩa 

là  xuất  hiện,  hoặc  hiển  hiện.  Trong  tâm  thanh  tịnh  hiển  hiện  cảnh  giới,  bất 

luận  là  thánh  hay  phàm,  chỉ  là  thanh  tịnh  giống  hệt  như  nhau.  Mười  pháp 

giới không  một pháp  giới  nào chẳng phải  là Phật pháp  giới, pháp  nào cũng 

đều  là  Phật,  đấy  gọi  là  Hạnh.  Hạnh  là  hành  động,  Hạnh  là  tác  dụng,  Nhất 

Hạnh. Nhất Hạnh là gì? “Nhất” chẳng phải là con số, nếu quý vị hiểu nó là 

con  số  thì  quý  vị  đã  lầm  mất  rồi!  Giống  như  trong  phẩm  Phổ  Môn  nói  ba 

mươi hai ứng thân của Quán Thế Âm Bồ Tát, trong kinh ấy là ba mươi hai, 

vì sao [ở đây] lại  là  một? Quý  vị phải  hiểu “ba  mươi  hai chính  là  một,  một 

chính  là  ba  mươi  hai,  một  tức  là  nhiều,  nhiều  tức  là  một”.  Nhiều  là  vì  ứng 

theo căn cơ, chúng sanh có cảm Ngài liền ứng, ứng theo căn cơ mà! “Nhất” 

là bất động, như như bất động thì Ngài mới có thể ứng hết thảy căn cơ, tuy 

ứng hết thảy căn cơ, Ngài vẫn tịch diệt bất động. Vì thế, đối với chính Ngài 

thì  nói  là  Nhất  Hạnh,  dựa  theo  mặt  ứng  cơ  để  nói  thì  là  vô  lượng  vô  biên 

hạnh. Đây chính là “một và nhiều chẳng hai”, là cảnh giới “Năng lẫn Sở đều 

mất”, đó  gọi  là Nhất  Hạnh. Nhưng chẳng  nhập cảnh  giới ấy thì Nhất  Hạnh 

chắc chắn sẽ không có. Bồ Tát chứng đắc cảnh giới này; Thiện Tài đồng tử 

đến  tham  học,  Ngài  bèn  đem  điều  chính  mình  đã  tu,  đã  chứng  để  dạy  cho 

Thiện  Tài.  Dạy  gì  vậy?  Niệm  Phật,  cảnh  giới  của  người  niệm  Phật,  Niệm 

Phật thù thắng. Đoạn tiếp theo:  





Biện kỳ thắng dụng. 

  

辨 其 勝 用。 



(Biện định tác dụng thù thắng)  





Ngài cho biết đắc pháp ấy có những công dụng gì. Xin hãy đọc kinh 

văn. 





Huệ  nhãn  biến  quán  nhất  thiết cảnh  giới,  thiện  xảo  phương  tiện, 

ly nhất thiết chướng. 

  

慧 眼 遍 觀 一 切 境 界。善 巧 方 便，離 一 切 障。 



(Huệ nhãn quán khắp hết thảy cảnh giới, phương tiện hay khéo, lìa hết 

thảy chướng)  





Đây là đoạn thứ hai,  “biện kỳ thắng dụng”.  Đoạn kinh văn này rất dài, 

nhưng dễ hiểu, chẳng giống như đoạn trước. Đoạn kinh văn trong phần trước 

rất ngắn, ý nghĩa rất sâu, chẳng dễ hiểu, chỗ này dễ hiểu. Chúng ta hãy đọc 

lời chú giải:  





Đệ nhị, huệ nhãn biến quán hạ, biện kỳ thắng dụng. 

  

第 二 慧 眼 遍 觀 下，辨 其 勝 用。 



(Thứ hai, từ chữ  “huệ nhãn biến quán”  trở đi là biện định về tác dụng 

thù thắng)  





Đây là biện định về tác dụng lớn lao thù thắng. 





Tiền minh tức Dụng chi Thể, Nhất Hạnh tam-muội. 

  

前 明 即 用 之 體，一 行 三 昧。 



(Những điều được nói trong phần trước chính là bản thể của Dụng, tức 

Nhất Hạnh tam-muội)  





Những điều được  nói trong phần kinh  văn bên trên chính  là “bản thể 

của  Dụng”,  nếu  dựa  theo  Thể  để  nói  thì  Thể  là  Nhất  Hạnh  tam-muội.  Còn 

đoạn này là giảng về:  





Kim minh tức Thể chi Dụng. 

  

今 明 即 體 之 用。 



(Nay phần được nói ở đây là luận về tác dụng của Thể). 





Phần trước là nói về bản thể của Dụng, khác hẳn! Còn nay là luận về 

tác dụng của Thể. 





Dụng vô bất cùng. 

  

用 無 不 窮。 



(Dụng thì không gì chẳng cùng tột)  





Tức  là:  Thể  của  Dụng  là  Nhất  Hạnh  tam-muội.  Từ  Thể  khởi  Dụng, 

Dụng ấy rộng lớn vô biên, Dụng không có cùng tột. 





Lược hữu nhị dụng. 

  

略 有 二 用。 



(Nói đại lược thì có hai loại Dụng)  





Tác  dụng  ấy  rất  nhiều,  vô  lượng  vô  biên  chẳng  thể  nói  trọn.  Do  vậy 

Phật vận dụng cách nói quy nạp những công dụng ấy thành hai loại lớn. 





Nhất giả nội dụng, nhị giả ngoại dụng. 

  

一 者 內 用。二 者 外 用。 



(Một là nội dụng, hai là ngoại dụng)  





Trước hết nói đến Nội Dụng, tiểu đoạn chúng ta mới vừa đọc chính là 

Nội Dụng. 





Kim sơ, nhị cú nhi hữu tam dụng. 

  

今 初。二 句 而 有 三 用。 



(Nay, điều thứ nhất là trong hai câu [đầu tiên] có đến ba công dụng)  





Đây chính là Nội Dụng. 





Huệ nhãn biến quán nhất thiết cảnh giới, thị phổ nhãn dụng. 



慧 眼 遍 觀 一 切 境 界，是 普 眼 用。 



(Huệ  nhãn  quán  trọn  khắp  hết  thảy  cảnh  giới  là  công  dụng  của  Phổ 

Nhãn)  





Trong  phần  trên  đã  nói  Phổ  Nhãn  khởi  tác  dụng  quán  trọn  khắp  hết 

thảy cảnh  giới,  muốn thấy cảnh  giới  nào, cảnh  giới ấy  liền  hiện tiền, chẳng 

muốn  thấy  thì  cảnh  giới  ấy  sẽ  không  còn  nữa.  Đây  là  tác  dụng  thuộc  về 

chính mình, tức là Tự Thọ Dụng. 





Thiện xảo phương tiện thị trí quang chiếu diệu dụng. 

  

善 巧 方 便，是 智 光 照 曜 用。 



(Phương tiện hay khéo là tác dụng trí quang chiếu rạng)  





Bốn chữ  “thiện xảo phương tiện”  thường xuất hiện trong kinh luận. Ý 

nghĩa có sâu, cạn, rộng, hẹp khác nhau. Đối với người mới học như chúng ta 

mà nói, dùng cách nói gần gũi, rõ ràng nhất thì “thiện” là hợp với pháp tắc, 

phù  hợp chừng  mực,  hợp quy củ, đấy  là  Thiện. Xảo  là  gì? Xảo  là  xảo diệu 

(hay khéo), thuận theo  lòng  muốn  là xảo đấy!  Trong  Luận Ngữ, Khổng  lão 

phu  tử  vào  năm  bảy  mươi  tuổi,  đã  nói :  “Tùy  tâm  sở  dục,  nhi  bất  du  củ”  

(Thuận theo  lòng  mong  muốn,  nhưng chẳng trái  vượt quy củ), đấy chính  là 

thiện xảo!  “Tùy tâm sở dục”  là Xảo, “bất du củ”  là chẳng vượt khỏi quy củ, 

rất hợp quy củ, rất hợp với lễ pháp, đấy chính là Thiện. Vì thế, phương tiện 

phải đạt đến thiện xảo, đấy chính là trí huệ cao độ, nay chúng ta gọi là  “nghệ 

 thuật cao độ” , vừa khéo léo, lại vừa hợp quy củ. Xảo mà chẳng hợp quy củ 

là không được; rất giữ quy củ, giữ khư khư quy củ, chẳng khéo léo thì cũng 

chẳng tốt đẹp! Nhưng nói thật ra, trong hai thứ ấy nếu Xảo mà chẳng Thiện 

thì  chẳng  thà  Thiện  mà  không  Xảo.  Vì  sao  vậy?  Thiện  thì  ai  nấy  đều  giữ 

pháp tắc, xã hội sẽ có trật tự. Do vậy, trong hai chữ này, Thiện là trọng yếu 

nên  đem  Thiện  đặt  ra  trước,  tức  Thiện  Xảo,  chứ  không  nói  Xảo  Thiện. 

Phương tiện phải lấy thiện xảo làm tiêu chuẩn. Đấy chính là  “tác dụng của 

 trí quang chiếu rạng” . Có thể thấy rằng trí quang chính là trí huệ cao độ, là 

nghệ thuật cao độ. 





Ly nhất thiết chướng thị thanh tịnh hạnh dụng. 

  

離 一 切 障，是 清 淨 行 用。  



(Lìa hết thảy chướng là tác dụng của hạnh thanh tịnh)  





Ý nghĩa này rất dễ hiểu, trong phần trước tôi đã nói cặn kẽ rồi. Tất cả 

hết thảy nghiệp chướng đều lìa hết, cho nên không sợ nghiệp chướng. Đừng 

nói là nghiệp chướng đã tạo trong một đời này, tạo rất nhiều tội nghiệp, tội 

nghiệp chất chứa trong vô lượng kiếp quá khứ, trong kinh đức Phật thường 

nói:  “Nếu như tội nghiệp ấy có hình tướng, dẫu cho hình tướng ấy nhỏ như 

 hình tướng của vi trần, khắp cả hư không cũng không thể chứa được hết tội 

 nghiệp do chúng ta đã tạo trong vô lượng kiếp!”  Lời này là thật đấy, chẳng 

phải giả đâu, đức Phật không nói dối! Điều may mắn là những tội nghiệp đã 

tạo ấy không có dấu tích, không có hình tướng. Tuy là tạo rất sâu, rất rộng, 

nhưng phá trừ lại trọn chẳng khó khăn. Đức Phật nêu lên  một tỷ dụ, ví như 

nhà  tối  ngàn  năm:  Chúng  ta  vào  trong  một  cái  động  hoang  trên  núi,  mấy 

ngàn năm luôn tối om om, là chỗ tối tăm trước nay chưa hề có ánh đèn chiếu 

sáng.  Đây  là  tỷ  dụ  cho  tội  nghiệp  đã  tạo  của  một  người  vừa  sâu  vừa  rộng, 

thời gian tích lũy rất dài, nhưng một ngọn đèn liền xóa tan! Quý vị thắp một 

ngọn đèn trong căn nhà tối, nhà không còn tối nữa, ngọn đèn ấy do tự tánh 

trí huệ mà có, nghiệp chướng liền tiêu! 



Thế  nhưng,  quý  vị  phải  hiểu  rằng:  Để  khởi  lên  tự  tánh  trí  huệ,  nhất 

định  phải  có  tâm  thanh  tịnh.  Kinh  Kim  Cang  dạy:   “Tín  tâm  thanh  tịnh  thì 

 sanh Thật Tướng” . Thật  Tướng  là do tự tánh  Bát Nhã tỏ  lộ ra. Tâm quý  vị 

không thanh tịnh là không được, nghiệp chướng của quý vị chẳng tiêu được! 

Tiêu nghiệp chướng không có cách nào khác cả, phải tu cái tâm thanh tịnh! 

Niệm Phật là trực tiếp tu cái tâm thanh tịnh, dùng một câu Phật hiệu để trừ 

sạch  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  của  chúng  ta;  trong  mười  hai  thời 

niệm  tại  đâu,  nghĩ  tại  đó.  Chỉ  cần  chế  ngự  được  nghiệp  chướng  ấy  không 

cho  nó  khởi  tác  dụng,  chỉ  có  một  câu  Phật  hiệu  này  khởi  tác  dụng,  có  như 

vậy  mới  hòng  đới  nghiệp  vãng  sanh.  Sanh  đến  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế 

giới, thấy A Di Đà Phật, được Phật lực gia trì, công đức, trí huệ trong tự tánh 

của  chúng  ta  sẽ  hiện  tiền,  nghiệp  chướng  hoàn  toàn  tiêu  trừ.  Đấy  chính  là 

chỗ chẳng thể nghĩ bàn của pháp môn Tịnh tông. Do vậy, kinh Hoa Nghiêm 

đề cao pháp môn Niệm Phật; Cát Tường Vân là vị thứ nhất dạy chúng ta Ban 

Châu tam-muội. 

Đoạn văn dài dưới đây là đoạn kinh văn nói về Ngoại Dụng, trong phần 

Ngoại  Dụng  có  ba  đoạn.  Quý  vị  hãy  mở  phần  chú  giải,  trong  chú  giải  có 

đoạn:  





  Nhị,  dĩ  thanh  tịnh  thân  hạ,  minh  kỳ  ngoại  dụng.  Thắng  giải  ấn 

trì, tùy tâm khứ trụ. 

  

二 以 清 淨 身 下，明 其 外 用。勝 解 印 持，隨 心去 住。 



(Thứ  hai,  từ   “dùng  thân  thanh  tịnh”   trở  đi  là  nói  về  ngoại  dụng. 

Thắng giải ấn trì, tùy tâm mà đi hay trụ). 





Đây  là  nói  tổng  quát,  trong  phần  này  chia  thành  ba  đoạn.  Đoạn  thứ 

nhất:  





Minh  bất  động  nhi  vãng.  Nhị  dĩ tín  giải  lực  hạ,  bất  niệm  nhi  trì. 

Tam dĩ trí huệ nhãn hạ. 

  

明 不 動 而 往。二 以 信 解 力 下，不 念 而 持。三以 智 慧 眼 

下。 



(Nói rõ tuy bất động nhưng có đi qua. Hai là từ chữ  “tín giải lực”  trở 

đi, tuy không niệm nhưng trì. Ba là từ  “trí huệ nhãn”  trở đi)  





Đây là phần kinh văn [được chú giải gọi là]:  





Bất vãng nhi kiến. 

  

不 往 而 見。 



(Không đi qua đó mà thấy)  





À! Nay chúng ta xem kinh, phần kinh văn này tuy dài, nhưng dễ hiểu! 





 Dĩ thanh tịnh thân phổ nghệ thập phương nhất thiết quốc độ, cung 

 kính cúng dường nhất thiết chư Phật. 



以 清 淨 身 普 詣 十 方 一 切 國 土，恭 敬 供 養 一切 諸 佛。 



(Dùng  thân  thanh  tịnh  đến  khắp  hết  thảy  các  cõi  nước  trong  mười 

phương, cung kính cúng dường hết thảy chư Phật)  





Đây  là  đoạn  thứ  nhất  trong  phần  Ngoại  Dụng.  “Bất  động  nhi  vãng”  

(Bất động nhưng đi qua đó). Nếu giảng ý nghĩa này ở những nơi khác sẽ khó 

khăn hơn, nhưng nay chúng tôi giảng tại đạo tràng này, tôi nghĩ rất dễ dàng, 

vì  sao  vậy?  Mọi  người  đều  niệm  A  Di  Đà  Phật,  đều  niệm  Vô  Lượng  Thọ 

Kinh,  niệm  A Di Đà  Kinh. Người  trong Tây  Phương Cực  Lạc thế  giới  mỗi 

ngày đến  mười phương thế  giới cúng dường  mười  vạn ức  Phật,  họ đi  bằng 

cách nào?  “Bất động nhi khứ”  (không động mà đến). Mười vạn ức! Nếu đến 

thăm  viếng  từng  vị  một  sẽ  chẳng  đủ  thời  gian!  Làm  sao  thăm  viếng  mười 

vạn ức Phật cho được? Hóa thân, đi cùng một lúc! Cùng một lúc cúng dường 

hết  thảy  chư  Phật,  nghe  hết  thảy  chư  Phật  thuyết  pháp,  sau  đấy  trở  về,  cái 

thân này bất động mà đi qua đó, bởi lẽ thân thanh tịnh. Người trong thế giới 

Tây  Phương  có  năng  lực  ấy.  Nếu  quý  vị  hỏi  đến  trình  độ  nào  mới  có  năng 

lực ấy ư? Chỉ cần vãng sanh thì sẽ có được năng lực ấy, dẫu cho vãng sanh 

Hạ Hạ phẩm trong Phàm Thánh Đồng Cư độ cũng trọn đủ năng lực như vậy. 



Ở đây, chúng ta thấy không phải chỉ  là  mười  vạn ức cõi  Phật,  người 

dịch kinh dịch thành “mười vạn ức cõi Phật” là có dụng ý đặc biệt, dụng ý ở 

chỗ nào? Thế giới Cực Lạc cách thế giới Sa Bà mười vạn ức cõi Phật, dụng 

ý là quý vị đến Tây Phương Cực Lạc thế giới, muốn trở về thăm [Sa Bà] sẽ 

rất dễ dàng,  dụng  ý  là ở chỗ  này.  Thật  ra, năng  lực không phải chỉ có  vậy, 

mà là tận hư không, trọn pháp giới, vô lượng vô biên các cõi Phật đều có thể 

đồng  thời  hóa  thân  đến  cúng  Phật,  nghe  pháp,  độ  sanh.  Chính  người  ấy 

không hề lìa khỏi A Di Đà Phật, vẫn ngồi nghe kinh trong pháp hội của A Di 

Đà  Phật,  nhưng  hóa  thân  của  người  ấy  đến  khắp  mười  phương  thế  giới  để 

cúng Phật, nghe pháp, độ sanh. Ngoại Dụng có năng lực ấy, từ điều này ta có 

thể thấy được rằng bậc Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo có năng lực ấy. Lại 

xem tiếp câu dưới đó. 





 Dĩ  tín  giải  lực  thường  niệm  thập  phương  nhất  thiết  chư  Phật,  dĩ 

 tổng trì lực thọ trì thập phương nhất thiết Phật pháp. 

  

以 信 解 力 常 念 十 方 一 切 諸 佛，以 總 持 力 受持 十 方 一 切 

佛 法。 

  

(Dùng sức tín giải thường niệm hết thảy chư Phật trong mười phương, 

dùng sức tổng trì để thọ trì hết thảy Phật pháp trong mười phương)  





Hai câu này thuộc đoạn thứ hai. Đoạn thứ hai là  “chẳng niệm mà trì”.  

Đấy gọi là “niệm mà vô niệm, vô niệm nhưng niệm”. Ngài dùng gì để niệm? 

Dùng  sức  tín  giải,  tin  tưởng  sâu  đậm  không  nghi,  thấu  hiểu  triệt  để.  Trong 

tâm thường có hết thảy chư Phật, đấy chính là niệm Phật. Hết thảy cảnh giới 

không gì chẳng phải là cảnh giới Phật, đấy là niệm Phật. Tuy chúng ta chưa 

nhập cảnh giới ấy, nhưng nếu có thể thường quán như vậy sẽ có ích rất lớn 

cho chúng ta. Kiểu niệm Phật này gọi là  “Lý niệm”.  Niệm Phật có Sự niệm 

và Lý niệm, cho nên có Sự nhất tâm và Lý nhất tâm. 



Câu  tiếp  theo :  “Dĩ  tổng  trì  lực  thọ  trì  thập  phương  nhất  thiết  Phật 

 pháp”  (Dùng sức tổng trì để thọ trì hết thảy Phật pháp trong mười phương). 

 “Tổng trì”  là cương yếu, cương lãnh. Nắm được tổng cương lãnh thì tất cả 

hết thảy pháp đều nằm trong ấy, đấy gọi là  “tổng trì lực”.  Kinh Hoa Nghiêm 

là tổng trì của hết thảy kinh, cổ nhân dạy chúng ta, kinh Hoa Nghiêm giống 

như vua của các kinh,  xưng tụng  [kinh  Hoa Nghiêm] là căn bản pháp  luân, 

dùng  một cái cây để sánh ví. Kinh Hoa Nghiêm là gì? Kinh Hoa Nghiêm là 

rễ, là  gốc, gốc  là thân cây chánh; còn  hết  thảy các kinh do đức Phật đã  nói 

trong suốt bốn mươi chín năm chính là cành, nhánh, lá, hoa, quả của cái cây 

ấy,  đều  chẳng  tách  rời  căn  bản.  Nếu  tách  lìa  căn  bản  thì  cái  gì  cũng  chẳng 

có! Do vậy, cổ đại đức nói: Nếu quý vị thông đạt Hoa Nghiêm thì tất cả hết 

thảy  Tông  môn,  Giáo  Hạ  sẽ  đều  thông  đạt  toàn  bộ,  căn  bản  pháp  luân  mà! 

Hết  thảy  các  kinh  chính  là  quyến  thuộc  của  Hoa  Nghiêm,  Hoa  Nghiêm  là 

chủ nhân! 



Nhưng Hoa Nghiêm quá lớn, chúng tôi giảng một lần cũng chẳng thể 

xong  trong  một  thời  gian  ngắn,  có  tổng  trì  lực  nào  tốt  hơn  hay  chăng?  Có 

chứ!  Vô  Lượng  Thọ  Kinh  đấy!  So  với  Hoa  Nghiêm,  Vô  Lượng  Thọ  Kinh 

ngắn  hơn  rất  nhiều,  nhưng  những  nghĩa  lý trong Vô  Lượng  Thọ  Kinh  hoàn 

toàn là Hoa Nghiêm. Nói cách khác, bản rút gọn của kinh Hoa Nghiêm, tinh 

hoa của Hoa Nghiêm chính là Vô Lượng Thọ Kinh. Chúng ta có thể nói Hoa 

Nghiêm Kinh là chú giải của Vô Lượng Thọ Kinh; vì thế, quý vị thông hiểu 

kinh  Hoa  Nghiêm  thì  mới  giảng  Vô  Lượng  Thọ  Kinh  thật  hay  được,  mới 

giảng  có  ý  vị  được.  Nếu  quý  vị  không  thông  hiểu  Hoa  Nghiêm,  tuyệt  đối 

chẳng thể giảng Vô Lượng Thọ Kinh viên mãn. Nói chung là sẽ bị thiếu sót. 



Cổ nhân từng “giảo lượng”, tức là so sánh, đến cuối cùng tìm ra được 

tổng  cương  lãnh  [của  kinh  Hoa  Nghiêm]  thì  thấy  nó  chính  là  nguyện  thứ 

mười tám trong bốn mươi tám nguyện của Vô Lượng Thọ Kinh. Nguyện thứ 

mười  tám  là  gì?  “Mười  niệm  ắt  sanh” ,  quy  kết  thành  một  câu  Phật  hiệu, 

Nam Mô A Di Đà Phật. Vì vậy, sáu chữ  “Nam-mô A Di Đà Phật”  này là sức 

tổng  trì,  vô  lượng  vô  biên  pháp  môn  được  giảng  bởi  mười  phương  tam  thế 

hết  thảy  chư  Phật  đều  chẳng  vượt  thoát  phạm  vi  của  danh  hiệu  này.  Danh 

hiệu  này có công đức chẳng thể  nghĩ bàn.  Do vậy, tỳ-kheo Cát Tường Vân 

niệm  A  Di  Đà  Phật,  phương  pháp  Niệm  Phật  của  Ngài  là  vừa  niệm  vừa 

nhiễu Phật.  Ban Châu tam-muội  là  đứng chứ không  ngồi,  nên [tỳ-kheo Cát 

Tường  Vân  nói  riêng  và  hành  nhân  tu  môn  tam-muội  này  nói  chung] đứng 

hay  đi,  chứ  không  ngồi  xuống.  Đấy  chính  là   “chẳng  niệm  mà  trì” ,  trì  hết 

thảy  pháp,  chứ  không  phải  là  một  pháp.  Tiếp  theo  là  ý  nghĩa  thứ  ba   “bất 

 vãng nhi kiến”  (không qua tới đó mà thấy). 





 Dĩ trí huệ nhãn thường kiến thập phương nhất thiết chư Phật. 

 

以 智 慧 眼 常 見 十 方 一 切 諸 佛。 



(Dùng mắt trí huệ thường thấy mười phương hết thảy chư Phật). 





 “Thường  kiến”   là  thường  xuyên  thấy,  chứ  không  phải  là  ngẫu  nhiên 

thấy, thường thấy mười phương hết thảy chư Phật. Vì sao vị ấy có thể thấy 

được? Do có trí huệ nhãn. Do đoạn kinh văn này dài nên chia thành ba tiểu 

đoạn,  câu  này  là  nói  tổng  quát:  Vị  ấy  thấy  hết  thảy  chư  Phật.  Sau  đây  là 

những điều được nói riêng biệt, vị ấy thấy hết thảy chư Phật, thấy những vị 

Phật nào? Chúng ta xem kinh văn. 





 Sở vị, kiến ư Đông phương nhất Phật. 

  

所 謂 見 於 東 方 一 佛。 



(Chẳng hạn như thấy một vị Phật ở Đông phương)  





Đây  là  nêu  ra  một  thí  dụ.  Trong  mười  phương  nêu  ra  một  phương, 

thấy một vị Phật ở phương Đông. 





 Nhị  Phật,  thập  Phật,  bách  Phật,  thiên  Phật,  bách  thiên  Phật,  ức 

 Phật, bách ức Phật, thiên ức Phật, bách thiên ức Phật, na-do-tha ức Phật, 

 bách na-do-tha-ức Phật, thiên na-do-tha ức Phật, bách thiên na-do-tha ức 

 Phật,  nãi  chí  kiến  vô  số,  vô  lượng,  vô  biên,  vô  đẳng,  bất  khả  sổ,  bất  khả 

 xưng,  bất  khả  tư,  bất  khả  lượng,  bất  khả  thuyết,  bất  khả  thuyết  bất  khả 

 thuyết Phật. 

  

二 佛，十 佛，百 佛，千  佛，百 千  佛，億 佛，百  億佛，千 億 

佛，百  千  億  佛，那  由  他  億  佛，百  那  由  他億  佛，千  那  由  他  億 

佛，百 千 那 由 他 億 佛，乃 至見 無 數 無 量 無 邊 無 等 不 可 數 不 

可 稱 不 可 思不 可 量 不 可 說 不 可 說 不 可 說 佛。 



(Hai Phật, mười Phật, trăm Phật, ngàn Phật, trăm ngàn Phật, ức Phật, 

trăm ức Phật, ngàn ức Phật, trăm ngàn ức Phật, na-do-tha ức Phật, trăm na-

do-tha  ức  Phật,  ngàn  na-do-tha  ức  Phật,  trăm  ngàn  na-do-tha  ức  Phật,  cho 

đến thấy vô số, vô lượng, vô biên, vô đẳng, bất khả sổ, bất khả xưng, bất khả 

tư, bất khả lượng, bất khả thuyết, bất khả thuyết bất khả thuyết Phật)  







Những con số này tôi không cần giải thích từng số một, những con số 

trong  phần  sau  đoạn  này  là  những  con  số  thiên  văn,  quá  lớn!  Nếu  quý  vị 

muốn hiểu, hãy tra trong Phật Học Từ Điển sẽ thấy những số ấy đều có. Con 

số thiên văn quá sức là lớn, không có cách gì tính toán được! Đối với những 

vị  Phật  do  vị  ấy  thấy,  chúng  ta  thường  nói  là  Ngài  thấy   “vô  lượng  vô  biên 

 chư Phật”.  Đấy là phương Đông. Xem phần tiếp theo. 





 Nãi chí kiến Diêm Phù Đề cực vi trần số Phật. 

  

乃 至 見 閻 浮 提 極 微 塵 數 佛。  



(Thậm  chí  thấy  Phật  nhiều  như  số  lượng  cực  vi  trần  trong  cõi  Diêm 


Phù Đề)  





Phạm  vi  Diêm  Phù  Đề  nhỏ  nhoi,  nhỏ  gần  như  một  quả  địa  cầu  của 

chúng ta. Trong Phật pháp gọi địa cầu là Diêm Phù Đề Châu, rất nhỏ! Trong 

hoàn cảnh nhỏ nhoi này, trông thấy chư Phật nhiều như số cực vi trần, [tức 

là] thấy chư Phật nhiều như số cực vi trần của cõi Diêm Phù Đề. 







 Tứ thiên hạ cực vi trần số Phật. 

  

四 天 下 極 微 塵 數 佛。 



(Phật nhiều như số lượng của cực vi trần trong một tứ thiên hạ). 





Diêm  Phù  Đề  là  một  châu,  bốn  châu  hợp  thành  một  đơn  vị  thế  giới, 

trong kinh Phật giảng: Một quả núi Tu Di, bốn mặt có bốn đại châu, đấy gọi 

là một đơn vị thế giới (tức một “tứ thiên hạ”).  “Phật nhiều như số lượng của 

 cực vi trần trong tứ thiên hạ”.   





 Tiểu thiên thế giới cực vi trần số Phật. 

  

小 千 世 界 極 微 塵 數 佛。 



(Phật nhiều như số lượng cực vi trần trong một tiểu thiên thế giới). 





Đây là nói số lượng nhiều, không cách nào tính đếm được. Một ngàn 

đơn vị thế giới hợp lại thì gọi là một tiểu thiên thế giới, một ngàn tiểu thiên 

thế giới hợp lại gọi là một trung thiên thế giới, một ngàn trung thiên thế giới 

hợp lại gọi là một đại thiên thế giới. 







 Tiểu  thiên  thế  giới  cực  vi  trần  số  Phật,  trung  thiên  thế  giới  cực  vi 

 trần số Phật, đại thiên thế giới cực vi trần số Phật. 

  

小 千 世 界 極 微 塵 數 佛，中 千 世 界 極 微 塵 數佛，大 千 世 

界 極 微 塵 數 佛。 



(Phật  nhiều  như  số  lượng  cực  vi  trần  trong  một  tiểu  thiên  thế  giới, 

Phật  nhiều  như  số  lượng  cực  vi  trần  trong  một  trung  thiên  thế  giới,  Phật 

nhiều như số lượng cực vi trần trong một đại thiên thế giới)  





Một đại thiên thế giới là khu vực giáo hóa của một đức Phật. 



 Thập Phật sát cực vi trần số Phật. 

十 佛 剎 極 微 塵 數 佛。 

(Phật nhiều như số lượng cực vi trần trong mười cõi Phật)  



Một  “Phật sát”  là một đại thiên thế giới, mười Phật sát là mười đại thiên 

thế  giới. Trăm Phật sát  là  một trăm đại thiên thế  giới. Một  ngàn Phật sát  là 

một  ngàn  đại  thiên  thế  giới,  trăm  ngàn  Phật  sát  là  trăm  ngàn  đại  thiên  thế 

giới. 





 Ức Phật sát, bách ức Phật sát, thiên ức Phật sát, bách thiên ức Phật 

 sát cực vi trần số Phật, na-do-tha ức Phật sát cực vi trần số Phật, nãi chí 

 kiến bất khả thuyết bất khả thuyết Phật sát cực vi trần số Phật. 

  

億 佛 剎、百 億 佛 剎、千 億 佛 剎，百 千 億 佛 剎極 微 塵 數 

佛，那 由 他 億 佛 剎 極 微 塵 數 佛，乃 至 見 不 可 說 不 可 說 佛 剎 

極 微 塵 數 佛。 



(Phật nhiều như số lượng cực vi trần trong trăm cõi Phật, trăm ức cõi 

Phật,  ngàn  ức  cõi  Phật,  trăm  ngàn  ức  cõi  Phật,  na-do-tha  ức  cõi  Phật,  cho 

đến thấy bất khả thuyết bất khả thuyết Phật sát cực vi trần số Phật). 





Đoạn  này  nói  vị ấy thấy rất nhiều  Phật. Văn tự trong đoạn  này nhằm 

hình  dung  tột  bậc  vị  ấy  thấy  được  Như  Lai  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  chẳng  có 

cách nào tính đếm được! 





 Như  kiến  Đông  phương  nhất  thiết  chư  Phật,  Nam,  Tây,  Bắc 

 phương, tứ duy, thượng, hạ sở kiến chư Phật diệc phục như thị. 

  

如 見 東 方 一 切 諸 佛，南 西 北 方 四 維 上 下 所見 諸 佛 亦 復 

如 是。 



(Như  chư  Phật  thấy  nơi  phương  Đông,  thấy  chư  Phật  trong  phương 

Nam, Tây, Bắc, bốn phương bàng, trên, dưới cũng giống như thế)  





Trong  phương  Đông  đã  nói  chi  tiết  thì  chín  phương  khác  chẳng  cần 

phải nói chi tiết, cứ dựa theo đó mà suy. Chúng ta biết rằng bậc Sơ Trụ Bồ 

Tát trong Viên Giáo có huệ nhãn, thiên nhãn chẳng thể nghĩ bàn như thế ấy. 

Như Lai có ngũ nhãn, Bồ Tát cũng có ngũ nhãn, nhưng ngũ nhãn của Bồ Tát 

không  viên  mãn  như  Như  Lai.  Vị  Sơ  Trụ  Bồ  Tát  này  có  ngũ  nhãn,  ở  đây 

chúng ta thấy đã chẳng thể nghĩ bàn rồi, huống hồ quả địa Như Lai ư? Xem 

đoạn kinh văn tiếp theo:  





 Tùy kỳ sở kiến nhất nhất phương trung sở hữu chư Phật. 

  

隨 其 所 見 一 一 方 中 所 有 諸 佛。 



(Đối với tất cả chư Phật do vị ấy đã thấy trong mỗi một phương)  





Ở đây lại nói tỉ mỉ hơn, trong phần trên chỉ nói  “thấy chư Phật”.  Nay 

lại nói tới hình dạng của mỗi một vị Phật, Ngài thấy tất cả chư Phật…  





 Chủng chủng sắc tướng  

種 種 色 相。 



(Các thứ sắc tướng)  





Sắc tướng của Phật. 





 Chủng chủng hình mạo. 

  

種 種 形 貌。 



(Các thứ hình mạo)  





Chúng  ta  thường  nói:   “Phật  Phật  đạo  đồng”.   Tướng  mạo  chư  Phật 

giống hệt nhau, làm sao có hai hình dạng cho được? [Ở đây, kinh chép]: Các 

thứ sắc tướng. Có! Có các thứ sắc tướng.  “Các thứ sắc tướng”  nên hiểu như 

thế nào? Phật ứng hóa trong mười pháp giới, giống như [sắc thân của] Thích 

Ca  Mâu  Ni  Phật  thị  hiện  trong  thế  giới  của  chúng  ta  hiện  thời  được  gọi  là 

Liệt  Ứng  Thân,  ba  mươi  hai  tướng,  tám  mươi  vẻ  đẹp  phụ,  thân  cao  trượng 

sáu. Trong kinh nói Tỳ Lô Giá Na Phật có vô lượng tướng, nơi mỗi tướng có 

vô  lượng  hảo,  thân  tướng  ấy  to  lớn.  Trong  bài  kệ  Tán  Phật  có  câu:   “Bạch 

 hào  uyển  chuyển  ngũ  Tu  Di,  cám  mục  trừng  thanh  tứ  đại  hải”   thì  làm  sao 

ứng  thân  này  sánh  bằng  được?  Do  vậy,  bèn  có  các  thứ  sắc  tướng,  các  thứ 

hình mạo. Nói thật ra, từ Năng Hiện thì thấy là một, từ Sở Hiện thì thấy khác 

nhau. Sở Hiện nhằm ứng theo căn cơ của chúng sanh, cho nên Phật hiện ra 

sắc tướng, hình mạo khác nhau. 





 Chủng chủng thần thông, chủng chủng thọ dụng, chủng chủng du 

 hý. 

  

種 種 神 通，種 種 受 用，種 種 遊 戲。 



(Các thứ thần thông, các thứ thọ dụng, các thứ vui chơi)  





Phật giáo hóa chúng sanh là du hý, du hý thần thông! “Du hý” ngụ ý 

không  coi  đó  là  thật,  chẳng  giống  như  chúng  ta  chuyện  gì  cũng  rất  chấp 

trước, đều coi là thật. Phật, Bồ Tát không coi là thật như thế, đều là vui chơi, 

đều là diễn tuồng. Vì thế, các Ngài rất tự tại, không có được, mất, không âu 

lo, cũng không vướng mắc, các Ngài đang diễn tuồng mà! 





 Chủng chủng chúng hội trang nghiêm đạo tràng. 

  

種 種 眾 會 莊 嚴 道 場。 



(Các thứ pháp hội đạo tràng trang nghiêm)  





Chữ  “chúng hội”  chỉ các hoạt động cùng đại chúng giảng kinh, thuyết 

pháp,  trong  ấy  đương  nhiên  cũng  có  người  hướng  dẫn  đại  chúng  tu  hành, 

phương thức rất ư là nhiều. Do các ngài tùy loại hiện thân, không đâu chẳng 

hiện thân, hiện ra những thân phận khác nhau, nghề nghiệp khác nhau, công 

việc khác nhau, chúng hội đạo tràng của các ngài khác nhau. Cuộc sống của 

họ chính là đạo tràng của họ, công tác của họ cũng là đạo tràng của họ. Họ 

xử thế,  đãi  người,  tiếp  vật  cũng  là  đạo  tràng  của  họ.  Trang  nghiêm  là  thực 

hiện mỹ mãn, tức là thiện xảo phương tiện như đã nói trong phần trước. Đấy 

là trang nghiêm. 





 Chủng chủng quang minh vô biên chiếu diệu. 

  

種 種 光 明 無 邊 照 耀。 



(Các thứ quang minh chiếu rạng vô biên)  





Câu  này  nói  tới  trí  huệ  cao  độ.  Trong  cuộc  sống,  trong  công  việc, 

trong đối xử với mọi người, đối sự, tiếp vật, đều biểu hiện nghệ thuật trí huệ 

cao độ. 





 Chủng chủng cung điện trang nghiêm quốc giới. 

  

種 種 宮 殿 莊 嚴 國 界。 



(Các thứ cung điện trang nghiêm quốc giới)  





Đây là nói về y báo, tức hoàn cảnh sống của các Ngài. 





 Chủng chủng thọ lượng thị hữu tu đoản. 

  

種 種 壽 量 示 有 修 短。 



(Các thứ thọ lượng, thị hiện có dài, có ngắn)  





Đây  là  chánh  báo.  “Tu”   là  trường  (dài),  [tu  đoản]  là  dài  ngắn.  Thọ 

mạng dài  hay  ngắn đều  khác  nhau.  Kinh  Vô  Lượng  Thọ dạy chúng ta:  Khi 

Thế Gian Tự Tại Vương Phật thị hiện thì thọ mạng của Ngài là bốn mươi hai 

kiếp, nhưng Thích Ca Mâu Ni Phật thị hiện trong thế gian này của chúng ta 

với thọ mạng tám mươi tuổi; dài - ngắn khác nhau, đều là thị hiện. 





 Tùy chư chúng sanh chủng chủng tâm nhạo. 

  

隨 諸 眾 生 種 種 心 樂。 



(Thuận theo các thứ ưa thích của chúng sanh)  





Đây là nói rõ về các thứ thị hiện nhằm hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ 

công đức. Kinh Lăng Nghiêm bảo là  “tùy tâm chúng sanh, ứng sở tri lượng”  

(thuận theo tâm của chúng sanh để thích ứng với khả năng nhận biết của họ). 





 Thị hiện chủng chủng thành Chánh Giác môn. 

  

示 現 種 種 成 正 覺 門。 



(Thị hiện các môn thành Chánh Giác)  





Giống  như  một  thí  dụ  đã  được  nêu  trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  “tám 

 tướng thành đạo” . Đây là nêu một thí dụ trong các thứ thị hiện. 





 Ư đại chúng trung, quảng hiện thần biến, tác sư tử hống, độ thoát 

 chúng sanh. 

  

於 大 眾 中，廣 現 神 變，作 師 子 吼，度 脫 眾 生。 



(Trong đại chúng  hiện  rộng rãi các  thần biến,  hiện tướng sư tử rống, 

nhằm độ thoát chúng sanh) 





Câu  cuối  trong  đoạn  này  là  lời  tổng  kết.  Đức  Phật  bất  luận  thị  hiện 

thân phận nào, nam, nữ, già, trẻ, các ngành, các nghề, mục đích thị hiện chỉ 

là một,  “hiện tướng sư tử hống nhằm độ thoát chúng sanh”,  nhằm lý do ấy. 

Biểu hiện trong cuộc sống, trong việc làm, trong ứng xử, đều nhằm giúp cho 

người khác  giác  ngộ, giúp cho chúng sanh phá  mê, khai  ngộ,  lìa khổ, được 

vui,  nhằm  mục tiêu ấy. Vì thế, tuy  đoạn kinh  văn  này rất dài,  nhưng rất  dễ 

hiểu,  hoàn  toàn  là  một  thứ  so  sánh.  Hôm  nay  thời  gian  đã  hết,  chúng  tôi 

giảng đến đây. 



Ngày  mai  tôi  có  việc  phải  sang  Tân  Gia  Ba  và  Mã  Lai  một  chuyến, 

bên Mã Lai xây dựng Di Đà Thôn, họ xây dựng, muốn tôi đến xem. Tân Gia 

Ba  Tịnh  Tông  Học  Hội  mới  mua  được  một đạo  tràng,  tôi  sang  mở  lớp  bồi 

huấn  (bồi  dưỡng,  huấn  luyện)  lần  thứ  nhất,  tìm  hiểu  xem  nên  làm  như  thế 

nào? Mồng Mười tôi trở  về,  mấy bữa giảng kinh đều theo lệ thường,  mong 

các vị đồng tu đều đến, do pháp sư Ngộ Hữu giảng tại đây. Không cần biết 

giảng gì,  mọi người đều đến nghe, kinh dạy Văn Huân rất quan trọng! Quý 

vị  nghe càng  nhiều,  nghe càng  lâu, sẽ phát khởi thiện căn, không  nhất định 

lúc nào, không nhất định do ai giảng, không nhất định giảng điều gì, hễ thiện 

căn  của  quý  vị  được  động  đến,  phát  khởi  thì quý  vị  sẽ  hoát  nhiên  đại  ngộ. 

Nếu quý vị không đến nghe sẽ không có cơ hội ấy; đến nghe giống như rút 

thăm  lãnh  thưởng  vậy.  Rất  có  khả  năng  trúng  thưởng!  Quý  vị  không  đến, 

quý vị không rút thăm thì vĩnh viễn không có cơ hội trúng thưởng. Vì thế, có 

cơ hội nghe kinh phải tận hết sức để tới nghe. A! Cảm ơn mọi người! 



---o0o--- 

Tập thứ sáu  (12-13-06) 





Xin mở quyển kinh, trang thứ mười sáu, hàng thứ hai từ dưới lên, xin 

đọc kinh văn:  





 Thiện  nam  tử!  Ngã  duy  đắc  thử  Ức  Niệm  Chư  Phật  Bình  Đẳng 

 Cảnh Giới Vô Ngại Trí Huệ Phổ Kiến pháp môn. 



善 男 子，我 唯 得 此 憶 念 一 切 諸 佛 平 等 境 界無 礙 智 慧 普 

見 法 門。 



(Này  thiện  nam  tử!  Ta  chỉ  đạt  được  pháp  môn  Ức  Niệm  Chư  Phật 

Bình Đẳng Cảnh Giới Vô Ngại Trí Huệ Phổ Kiến này)  





Trong  câu  thứ  nhất  này,  tỳ-kheo  Cát  Tường  Vân  nói  cho  Thiện  Tài 

đồng tử biết pháp môn do chính Ngài tu hành chứng quả, nêu danh xưng của 

pháp  môn  này.  Ý  nghĩa  bao  hàm  trong  ấy  rất  sâu.  Trong  tiết  này,  đại  sư 

Thanh Lương cũng chú giải cho chúng ta không ít, chúng ta hãy xem lời chú 

giải của Ngài. Đây là khoa mục lớn thứ tư. Trong mỗi đoạn kinh văn chép về 

một lần tham học, nói chung, được chia thành sáu đoạn, trong phần trước tôi 

đã trình bày với quý vị rồi. Đây là đoạn thứ tư. Tiểu đề mục của đoạn thứ tư 

là:  





Khiêm kỷ thôi thắng. 

  

謙 己 推 勝。 



(Tự mình khiêm hư, đề cao người khác thù thắng hơn ta)  





Đối với chính mình thì khiêm hư, đề cao người khác.  “Thắng”  là thù 

thắng.  Chẳng  những  thù  thắng,  mà  còn  cao  siêu  hơn  ta  rất  nhiều,  tức  là  tự 

khiêm, tôn xưng người khác. Trong phần này gồm hai đoạn, đoạn thứ nhất là 

tự khiêm, đoạn thứ hai là đề cao người khác. Đây là đoạn thứ nhất trong hai 

tiểu đoạn ấy. 





Tiên, khiêm kỷ, tri nhất. 

  

先 謙 己 知 一。 



(Trước hết, tự khiêm, [bảo Thiện Tài ta] chỉ biết một pháp)  





[Ngài  Cát  Tường  Vân]  khiêm  hư  nói:  Trong  vô  lượng  pháp  môn,  ta 

chỉ biết một môn, ý nghĩa rất sâu xa! Năm mươi ba lần tham học, năm mươi 

ba vị thiện tri thức đều cùng hành xử theo kiểu này. Điều này nhằm bảo ban 

chúng ta: Chúng ta tu học muốn thành tựu, muốn khai ngộ, muốn chứng quả, 

thậm  chí  chúng  ta  niệm  Phật  muốn  được  vãng  sanh,  thật  sự  muốn  đạt  đến 

mục đích ấy thì quý vị phải biết thâm nhập một môn mới có thể đạt đến mục 

tiêu ấy. Nếu quý vị học nhiều pháp môn chỉ có thể nói là quý vị học những 

kiến thức Phật  học thông thường, trong thế gian  này có thể khoe khoang  là 

bậc  học  rộng  nghe  nhiều.  Xét  về  địa  vị  trong  thế  gian,  quý  vị  có  thể  giành 

được nhiều học vị tiến sĩ, nhưng chẳng liên can gì tới liễu sanh tử, thoát tam 

giới cả! Nói cách khác, quý vị vẫn phải tiếp tục sanh tử luân hồi! Điều này 

nhằm  chỉ  rõ,  nhắc  nhở  chúng  ta:  Muốn  thành  tựu  thì  chỉ  có  một  phương 

pháp duy nhất, tức là thâm nhập một môn. Do vậy… 





Khiêm kỷ, tri nhất, tức kết tự phần. 

  

謙 己 知 一，即 結 自 分。 



(Tự khiêm, nói ta chỉ biết một pháp, nhằm kết thúc phần nói về chính 

mình)  





Đây là phần tổng kết thành tích tu hành của chính mình. 





Hậu  

  

後。 



(Sau đó). 





Đây là đoạn thứ hai, kinh văn của đoạn thứ hai thuộc phần sau. 





Thôi  thắng, tri đa  

  

推 勝 知 多。 



(Đề cao người khác vượt trỗi ta, biết nhiều)  





Đề cao người khác, bọn họ học rộng nghe nhiều, biết nhiều hơn tôi. Ý 

nghĩa chính là…  





Tăng thắng tấn. 

  

增 勝 進。 



(Tăng trưởng ước vọng muốn tiến lên những địa vị cao cả hơn)  





Nay  lời  chú  giải  tiếp  theo  đây  nhằm  giải  thích  danh  xưng  của  pháp 

môn được chứng đắc bởi Cát  Tường  Vân  Bồ  Tát. Có danh đương  nhiên có 

nghĩa. Danh và nghĩa nhất định phải tương ứng. 





Kim sơ, tức kết thị kỳ danh. 

  

今 初。即 結 示 其 名。 



(Nay, điều thứ nhất chính là kết lại lời dạy về danh xưng)  





 “Kết”   là  tổng  kết.  Người  ta  đến  tham  phỏng,  [thiện  tri  thức]  đem 

những sự từng trải trong tu học cũng như những kinh nghiệm, thành tựu của 

chính  mình  cùng  với  đức  dụng,  tác  dụng  thù  thắng  lớn  lao  ấy  nói  hết  với 

Thiện Tài. Cuối cùng, tổng kết lời dạy bằng danh xưng của pháp môn. 





 Nhất thiết chư Phật bình đẳng cảnh giới giả. 

  

一 切 諸 佛 平 等 境 界 者。 



(Cảnh giới bình đẳng của hết thảy chư Phật)  





Trước hết, giải thích câu này. Câu thứ nhất:  





Tức  thị  sở  quán  hoành  cai  thập  phương,  thụ  cùng  tam  tế,  nghĩa 

quán thập thân, cố vân nhất thiết. 

  

即  是  所  觀。橫  該  十  方，豎  窮  三  際，義  貫  十  身，故  云  一 

切。 



(Tức  là  pháp  được  quán  theo  chiều  ngang  trọn  khắp  mười  phương, 

theo chiều dọc tột cùng ba đời, nghĩa thông suốt mười thân, nên gọi là “hết 

thảy”)  





Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  đến  Thập  Thân  (mười  thân),  nhưng  trong  các 

kinh luận Đại Thừa, đức Phật thường nói tới ba thân: Pháp Thân, Báo Thân, 

Ứng Hóa Thân. Hoa Nghiêm dùng con số mười để tượng trưng cho sự viên 

mãn.  Vì thế  nói tới  mười thứ thân,  những  điều  này  trong phần trước tôi đã 

đều  nói qua. Mười  thứ thân chính  là từ ba thân  mở rộng ra, quy  nạp  lại thì 

chẳng ngoài ba thân. Phép quán ở đây là quán cảnh giới bình đẳng của Phật, 

nên  gọi  là   “sở  quán”   (pháp  được  quán,  đối  tượng  được  quán).  Trong  câu 

này, cảnh  giới sâu rộng  vô  hạn,  “hoành cai thập phương”   là  nói tới không 

gian,  “thụ cùng tam tế”   là  nói thời  gian.  “Tam tế”   là nói tới quá khứ,  hiện 

tại, vị lai, quá khứ không khởi đầu, vị lai không kết thúc. Trong không gian 

và thời  gian  vô  hạn, hết thảy chư Phật đều là cảnh  giới để quán. Nếu nói tỉ 

mỉ thì bao gồm cả mười thân Phật, mười thân chính là vô lượng thân. Quý vị 

phải  hiểu rằng  đức dụng  nơi quả địa,  giống  như kinh  Lăng Nghiêm  đã  nói: 

 “Tùy chúng sanh tâm, ứng sở tri lượng” (Tùy theo tâm của chúng sanh mà 

[thị  hiện, chỉ dạy sao cho] phù  hợp  với khả năng  nhận biết của  họ). Chúng 

sanh trong mười phương thế giới có cảm thì Phật liền ứng, gọi là  “cảm ứng 

 đạo giao”,  giống như ba mươi hai ứng thân của Quán Thế Âm Bồ Tát trong 

phẩm  Phổ  Môn.  Nói  thật  ra,  Phật  đâu  có  thân!  Phật  không  có  thân!  Do  vì 

không  có  thân  nên  có  thể  tùy  loại  hiện  thân,  có  thể  thuận  theo  tâm  chúng 

sanh  mà  hiện  vô  lượng thân.  Vô  lượng thân  được  quy  nạp thành  mười  loại 

lớn, cho nên gọi là  “thập thân”.  Thập thân12 lại quy nạp thành ba thân. 





Cố vân nhất thiết. 

  

故 云 一 切。  



(Cho nên nói là “hết thảy”)  





Vì thế, trong “hết thảy” đó, nói thật sự ra là vô lượng thân vậy. 





Tức thượng phổ quán Nhất Hạnh tam-muội. Quán kỳ Pháp Thân 

thập phương chư Phật, diệc thông dư thân chân ứng vô ngại. Thập thân 

viên dung, giai thị sở niệm. 

  

即 上 普 觀 一 行 三 昧。觀 其 法 身 十 方 諸 佛。亦 通 餘 身 真 

應 無 礙。十 身 圓 融，皆 是 所 念。 



(Chính là phổ quán Nhất Hạnh tam-muội đã nói trong phần trên. Quán 

Pháp Thân mười phương chư Phật cũng thông với các thân khác, chân thân, 

ứng thân vô ngại. Mười thân viên dung đều là cảnh được niệm)  





Ở  đây,  chúng  ta  phải  đặc  biệt  chú  ý:  Ngài  dạy  cho  chúng  ta  phương 

pháp  Niệm  Phật.  Niệm  Phật  rất  bao  la,  rất  sâu,  rất  rộng,  chẳng  phải  như 

chúng ta mỗi ngày cầm xâu chuỗi: “A Di Đà Phật, A Di Đà Phật!” Chúng ta 

đọc  chương  kinh  văn  này,  hãy  nên  thấu  hiểu  phương  pháp  niệm  Phật,  hãy 

nên chú tâm quán sát, học theo phương pháp Niệm Phật, thấy Ngài niệm như 

thế nào? Trong  một câu Phật hiệu của Ngài, vô lượng thân tướng của mười 

phương ba đời tất cả hết thảy chư Phật đều niệm hết. Như vậy thì Ngài niệm 

vị Phật nào? Trong phần trước tôi đã nói rồi: Ngài niệm Nam Mô A Di Đà 

Phật. Tôi đã giới thiệu với quý vị trong phần trước. Đây chính là  “một chính 

 là hết thảy, hết thảy chính là một”.  Do vậy, lần tham học thứ nhất trong năm 

mươi  ba  lần  bắt  đầu  bằng  niệm  A  Di  Đà  Phật  cho  tới  lần  tham  học  cuối 

cùng,  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  dùng  mười  đại  nguyện  vương  dẫn  về  Cực  Lạc.  Ý 

nghĩa ấy rất sâu, chúng ta phải thấu hiểu: Từ đầu đến cuối chỉ là một câu A 

Di Đà Phật niệm cho đến tột cùng! 



Trong khi ấy, tham học chẳng trở ngại niệm Phật, niệm Phật chẳng trở 

ngại tham học. Nói thật ra, tham học là cuộc sống, là công việc. Ý nghĩa này 

nhằm bảo chúng ta: Niệm Phật chẳng trở ngại cho cuộc sống, chẳng trở ngại 

công  việc,  mà  công  việc,  cuộc  sống  chẳng  trở  ngại  niệm  Phật.  Trong  kinh 

Tứ Thập Hoa Nghiêm, không điều gì chẳng nhằm nói rõ chuyện này. Nhưng 

trong cuộc sống, trong công việc, quý vị quán sát như thế nào, lãnh hội như 

thế nào để ở trong ấy quý vị sẽ biến đổi cái tâm, thay đổi cảnh giới, quý vị 

viên mãn thành Phật, ý nghĩa này khẩn yếu lắm! 



Do  vậy,  đây  chính  là  điều  đã  được  nói  trong  phần  trước,  chữ 

 “thượng”  ở đây chỉ cho  “phổ quán Nhất Hạnh tam-muội”  đã được nói trong 

đoạn  kinh  văn  trong  phần  trước.  “Quán  kỳ  Pháp  Thân  thập  phương  chư 

 Phật”,  mười  phương  bao  gồm  ba  đời,  mười  phương  ba  đời  hết  thảy  chư 

Phật. Nói tới Pháp Thân, còn những thân khác thì bảo  “chân ứng vô ngại” . 

Chân  là  Báo  Thân,  Ứng  là  Ứng  Hóa  Thân,  hoàn  toàn  nằm  trong  một  câu 

Phật  hiệu.  Quý  vị  thấy  tâm  người  ta  lớn  như  vậy  đó,  tâm  lượng  ấy  rộng 

nhiều. Còn như chúng ta niệm Phật trong tâm chỉ nắm níu A Di Đà Phật, chỉ 

cảm  thấy  A  Di  Đà  Phật  thân  quen,  chèo  kéo  Ngài,  tâm  nhãn  nhỏ  nhoi  hết 

sức, chẳng để cho người thứ hai nào được lọt vào đấy! Niệm Phật như thế thì 

làm  sao  thành  công  được?  Vì  thế,  người  ta  niệm  như  vậy  càng  niệm  tâm 

càng rộng, càng niệm tâm càng lớn, thật sự là  “tâm bao thái hư, lượng châu 

 sa giới” (tâm trùm thái hư, lượng trọn khắp các cõi nước với số lượng nhiều 

như cát). 



 “Thập thân viên dung, giai thị sở niệm”  (Mười thân viên dung đều là 

cảnh được niệm). Ngài không niệm từng thứ một  mà mỗi  một câu A Di Đà 

Phật đều niệm trọn hết. Chúng ta phải hiểu rõ ý nghĩa này, rồi suy nghĩ xem 

cách  niệm  Phật  của  chúng  ta  ra  sao?  Khi  chúng  ta  niệm  Phật  dùng  cái  tâm 

nào? Nếu nói chúng ta niệm Phật, A Di Đà Phật! A Di Đà Phật! Chuyện gì 

cũng không nghĩ tới, chuyện gì cũng không biết thì là cái tâm gì vậy? Đấy là 

tâm vô minh, vẫn là bị vô minh ngăn lấp. Một mặt niệm Phật, một mặt khởi 

vọng  tưởng,  đấy  là  tâm  trạo  cử,  lộn  tùng  phèo,  đều  chẳng  thể  thành  công. 

Quý vị thấy người biết niệm Phật, người ta niệm như thế nào? Họ dụng tâm 

như thế nào? Một câu Phật hiệu là tận hư không, trọn pháp giới, là cảnh giới 

bình đẳng của chư Phật. Tiếp đó, đại sư giảng về sự bình đẳng. 





Bình đẳng hữu nhị. 

  

平 等 有 二。 



(Bình đẳng có hai thứ)  





Một là nói trên  mặt Sự, một là giảng theo mặt Lý. Trước hết nói đến 

Sự. 





Ước Sự đẳng. 

  

約 事 等。 



(Bình đẳng theo mặt Sự)  





Chữ  “đẳng”  ở đây là bình đẳng. Nếu nói theo cách bây giờ thì nói về 

bình đẳng trên mặt Sự. 





Nhất thiết chư Phật lợi lạc, ý nhạo, thọ dụng, biến hóa nhất thiết 

tác nghiệp tất giai đồng cố. 

  

一 切 諸 佛 利 樂 意 樂 受 用 變 化 一 切 作 業 悉皆 同 故。 



(Hết  thảy  sự  lợi  lạc,  lòng  ưa  thích,  thọ  dụng,  biến  hóa  hết  thảy  tác 

nghiệp của chư Phật đều giống như nhau). 





Đây là nói trên mặt Sự, sự rất nhiều, nói chẳng hết. Ở đây chỉ nêu vài 

thí dụ.  “Lợi lạc” , “lợi” là lợi ích chúng sanh. Dùng phương cách nào để tạo 

lợi ích cho chúng sanh, có thể khiến cho chúng sanh thật sự được vui sướng? 

Hết thảy chư Phật đều  do  ý  nghĩa  này  mà biểu  hiện  nơi  mặt Sự.  “Ý nhạo”  

nếu nói theo cách bây giờ thì: 

- Một  là trong cuộc sống  vật chất,  nếu cuộc sống  vật chất  được  đầy đủ 

trọn vẹn thì là lợi lạc. 

- [Hai là] cuộc sống tinh thần được đầy đủ, trọn vẹn. 

Đấy  chính  là  ý  nghĩa  của  từ  ngữ   “ý  nhạo”   [được  diễn  tả  qua  sự   “thọ 

 dụng” ] kế tiếp.  Hai phương diện thọ dụng đều có, bất  luận  là thọ dụng  vật 

chất  hay  thọ  dụng  tinh  thần  đều  có.  Sáu  chữ  này  (tức  lợi  lạc,  ý  nhạo,  thọ 

dụng) có thể nói là đã bao gồm trọn vẹn tất cả tâm nguyện của hết thảy hữu 

tình trong chín pháp giới. Kế đó, đại sư cho biết Phật dùng phương pháp nào 

để thỏa mãn hết thảy chúng sanh?  “Biến hóa hết thảy tác nghiệp” , hóa hiện 

đấy!  “Tác”  là tạo tác,  “nghiệp”  là sự nghiệp, đều giống nhau. Trên nguyên 

lý,  nguyên  tắc  thì  không  hai,  không  pháp  nào  chẳng  nhằm  lợi  lạc  chúng 

sanh.  Nhưng  cách  làm  của  Phật  thì  thiên  biến  vạn  hóa,  chúng  ta  chẳng  thể 

nào suy nghĩ, tưởng tượng được, như năm mươi ba lần tham học chỉ là nêu 

thí dụ mà thôi! Năm mươi ba lần tham học là lợi lạc, ý nhạo, thọ dụng, biến 

hóa  hết  thảy  tác  nghiệp  của  hết  thảy  chư  Phật,  năm  mươi  ba  lần  tham  học 

nhằm nói lên điều này. 



Trong  đây  có  chánh  diện,  chúng  ta  gọi  là  thiện,  tức  người  lành  làm 

việc tốt, mà cũng có phản diện, như chúng ta thấy kẻ ác làm việc ác, đấy là 

cảnh giới của bọn phàm phu chúng ta. Nhưng trong cảnh giới của Bồ Tát thì 

khác hẳn: Thuận hay nghịch đều là thiện tri thức, thiện hay ác đều thành tựu 

vô  lượng  công  đức.  Phàm  phu  không  thấy  được,  trong  mắt  phàm  phu  thấy 

những  kẻ  ấy  là  người  ác,  trong  mắt  Bồ  Tát  thấy  họ  là  đại  thiện  tri  thức. 

Trong kinh này cũng có trường hợp ấy. Cam Lộ Hỏa Vương13 suốt ngày từ 

sáng  đến  tối  giết  người,  giết  người  không  chớp  mắt,  chúng  ta  coi  ông  ta  là 

ma vương, ác ma! Trong mắt Thiện Tài, ông ta là đại thiện tri thức. Đại thiện 

tri thức giết người? Vì sao giết người? Tiêu nghiệp chướng cho họ, siêu độ 

họ,  chúng  ta  có  biết  hay  chăng?  Nếu  chẳng  phải  là  người  có  công  phu,  có 

cảnh giới tương đương, chắc chắn sẽ thấy không ra! 



Thật ra, tuy lý ấy rất sâu, nhưng không phải là chúng ta chẳng thể lãnh 

hội. Quý  vị phải đọc kỹ  Liễu Phàm  Tứ  Huấn, thật sự đọc thuộc  Liễu Phàm 

Tứ Huấn, đọc hiểu, tôi tin rằng khi quý vị đọc kinh Hoa Nghiêm sẽ thấu hiểu 

được mấy phần cảnh giới ấy. Cư sĩ Liễu Phàm nói, thật ra không phải là ông 

ta nói, mà là thiền sư Vân Cốc nói: Có người thỉnh giáo ông ta: “Thế nào là 

thiện? Thế nào là ác?” Thiền sư Vân Cốc hỏi học trò: “Các ông đều là người 

có học, thế nào là thiện? Thế nào là ác?” [Bọn họ thưa]: “Khen ngợi người 

ta, tưởng thưởng, khích  lệ  người ta, ca  ngợi  người ta  là thiện! Đánh  người, 

chửi  người  là  ác”.  Thiền  sư  Vân  Cốc  lắc  đầu:   “Không  hẳn  vậy!  Nếu  trong 

 tâm  các  ông  giữ  cái  nhìn  lệch  lạc,  ông  khen  ngợi  ai  đó,  bợ  đỡ  người  ta, 

 trong tâm có mong cầu, có coi là thiện được hay chăng?  Bất  thiện!  Vì các 

 ông có mục đích. Thầy giáo hằng ngày đánh con cái người khác, đánh đập 

 học  sinh,  nhằm  dạy  cho  nó  tốt  đẹp  hơn!  Vậy  thì  đánh  chửi  kẻ  khác  không 

 phải  là  ác,  mà  thật  sự  là  thiện” .  Điều  này  cho  thấy  nhiều  người  trong  thế 

gian nhìn lầm thị phi, thiện ác, rất nhiều người nhìn ngược ngạo! 



Giống như Quán Trưởng của chúng ta ở chỗ này mười mấy năm, hai 

mươi năm, rất nhiều người trong số quý vị thân cận bà ta, cũng có rất nhiều 

người phê bình bả, bà ta có thật sự là ác hay không? Cũng rất nhiều vị thấy 

bà ta ác, tôi thấy bà ta rất thiện. Nhìn vào biểu hiện, quý vị thấy dường như 

bà ta không đếm xỉa lý lẽ, hống hách, chuyên quyền, rất nhiều người không 

hiểu bả. Những năm qua tôi tu học có được một chút thành tích như thế này, 

được một chút lợi ích như thế này hoàn toàn nhờ Quán Trưởng đắc lực, nhờ 

quen với cách xử sự của bà ta. Người ta cúng dường tiền bạc cho tôi, bà ta 

cần, tôi đều đưa hết, bà ta dùng làm gì tôi chẳng biết tới, tốt hay chăng? Tốt 

lắm chứ! Khiến cho ý niệm tham tài của tôi bị đoạn sạch, tôi được lợi ích rất 

nhiều.  Người  ta  cúng  dường  tôi,  quý  vị  có  cần  hay  không?  Quý  vị  không 

cần. Quý vị không đoạn cái tâm tham cho tôi, bà ta có biện pháp đoạn được 

cái tâm tham của tôi. Danh văn, lợi dưỡng, thứ gì bà ta cũng đều lấy hết, cai 

quản  đại  chúng,  quản  người,  lo  liệu  công  việc,  chuyện  gì  bà  ta  cũng  trông 

coi, tôi chuyện gì cũng không phải lo tới, hỏi gì cũng không được, hễ hỏi tới 

bà  ta  liền  nổi  nóng,  toan  chửi  mắng  người  ta.  Quý  vị  thấy  bà  ta  rất  dữ,  tôi 

thấy bà ta rất tốt, vì sao vậy? Thành tựu cái tâm thanh tịnh cho tôi, thành tựu 

Nhẫn Nhục Ba La Mật cho tôi, tôi được Quán Trưởng thành tựu Lục Ba La 

Mật cho tôi. Không có vị thiện tri thức như vậy thì quý vị phải hiểu là chẳng 

thể  nào  đoạn  trừ  danh  văn,  lợi  dưỡng,  ngũ  dục,  lục  trần  dễ  dàng  như  vậy 

được! 



Khi đạo tràng này được tạo dựng, nếu tôi muốn quản lý, chắc chắn tôi 

sẽ vướng trong danh văn, lợi dưỡng. Nói thật lòng, tuy trong đời này tôi sẽ 

rất có thể diện,  nhưng tương  lai  vẫn  là  lục đạo luân  hồi. Tôi  luân  hồi trong 

lục đạo thì bà ta cũng luân hồi trong lục đạo, bà ta có công đức gì đâu? Bà ta 

giúp tôi đoạn trừ danh văn, lợi dưỡng, ngũ dục, lục trần, nên có công đức, tôi 

có thể vượt thoát tam giới, cho nên A Di Đà Phật tiếp dẫn bà ta vãng sanh. 

Người thế gian làm sao thấy được điều này? Nếu tôi không nói toạc ra, quý 

vị  sẽ  đều  nghĩ  không  thông.  Cho  rằng  Quán  Trưởng  hung  tợn  như  vậy,  từ 

sáng đến tối một câu Phật hiệu cũng không niệm thì làm sao bà ta vãng sanh 

được?  Quý  vị  thật  sự  hiểu  rõ,  đương  nhiên  bà  ta  vãng  sanh,  A  Di  Đà  Phật 

đương nhiên hộ trì bà ta. Thành tựu của tôi chính là thành tựu của bà ta, nếu 

tôi  chẳng  thành  tựu  thì  bà  ta  cũng  chẳng  có  được  một  chút  công  đức  của 

người  hộ trì. Điều  này  giống  như trồng cây. Cây đã  mọc to sẽ lắm  trái, thu 

hoạch  rất  nhiều. Người trồng cây  vui sướng, bà ta có  thu  hoạch. Dẫu trồng 

cây cho to  mà đến cuối cùng cây chết khô, chẳng sanh  ra thứ gì, thì  một tí 

công  đức  bà  ta  cũng  không  có.  Bà  ta  trồng  cây  thành  công  như  thế,  đơm 

bông,  kết  quả.  Đơm  bông  là  pháp  môn  Tịnh  tông  của  chúng  ta,  Vô  Lượng 

Thọ  Kinh  và  phương  pháp  niệm  Phật  được  phổ  biến  rộng  rãi  trên  toàn  thế 

giới,  đấy  chính  là  đơm  bông.  Hiện  nay,  chúng  ta  mấy  lượt  tổ  chức  lớp  bồi 

dưỡng  huấn  luyện  tại  Tân  Gia  Ba,  huấn  luyện  học  sinh  đông  đảo  như  thế, 

đấy  là  kết  hạt,  khiến  cho  chánh  pháp  này,  pháp  môn  Tịnh  tông  này  được 

vĩnh viễn kế tục. Bà ta đã thật sự thực hiện công cuộc hộ trì chánh pháp, tiếp 

nối  huệ  mạng  của  Phật.  Những  thứ tướng  ác  ấy  chính  là  điều  được  nói  tới 

trong đoạn kinh này, đều là do Phật, Bồ Tát biến hiện, đóng giả, nhằm thành 

tựu người khác. Nếu bà ta làm như thế này đối với quý vị: Suốt ngày từ sáng 

tới tối, đối với tôi cung cung kính kính, vâng lời, hầu hạ, tôi cũng sẽ đọa lạc, 

mà quý vị cũng đọa lạc luôn. Do vậy, nếu quý vị là người biết học thì nghịch 

hay thuận đều là thiện tri thức, rất khó! Vì vậy, tới khi A Di Đà Phật đến tiếp 

dẫn,  thay  bà  ta  an  bài  hậu  sự,  tôi  mới  hoảng  nhiên  đại  ngộ,  bà  ta  đến  diễn 

tuồng, bà  ta không phải thật sự  là  như  vậy, bà ta  là  Bồ  Tát từ Tây Phương 

Cực Lạc thế giới trở lại nơi đây. 



Vì  vậy,  lúc  lâm  chung  A  Di  Đà  Phật  lo  lắng  cho  bà  ta.  Đây  là  điều 

chúng ta chưa từng nghe nói tới. Khi chúng tôi muốn may y, A Di Đà Phật 

báo cho bà chủ tiệm may Tăng phục biết, kêu bà ta may gấp cho chúng tôi, 

từ trước đến  nay chưa từng  nghe  nói tới chuyện  này. Ngày  hôm ấy, bà chủ 

tiệm đo áo cho chúng tôi, nói ra chuyện này, giữa trưa A Di Đà Phật báo cho 

bà  ta  biết,  chúng  tôi  đều  ngớ  người  ra.  Do  vậy,  Quán  Trưởng  là  Bồ  Tát từ 

Tây  Phương Cực  Lạc thế  giới  thị  hiện, trong quá khứ chúng ta không biết, 

có hiểu lầm bà ta đôi chút; nay nếu đã biết mà vẫn hiểu lầm thì quý vị không 

phải là người niệm Phật. Tuy quý vị niệm A Di Đà Phật, quý vị vẫn là hủy 

báng  Phật,  Bồ  Tát,  công  đức  niệm  Phật  của  quý  vị  hoàn  toàn  bị  tiêu  sạch, 

không còn nữa! Hết sức chẳng dễ dàng, hộ trì suốt ba mươi năm, khiến cho 

Tịnh tông được hoằng dương khắp cả thế giới, ảnh hưởng đến đời sau. Ảnh 

hưởng ấy hết sức sâu, hết sức rộng lớn. Do vậy, đây là biến hóa, tác nghiệp, 

thuộc về loại hình thức này. 



Các  vị  ấy  biến  hóa  thành  những  hình  tượng  nào?  Không  nhất  định! 

Hoàn toàn là để độ chúng sanh, cần phải dùng tới phương pháp nào thì bèn 

dùng phương pháp ấy để đối phó. Nói chung, phương pháp lành cũng tốt, mà 

phương pháp ác cũng  hay. Thuận cảnh cũng tốt,  mà  nghịch cảnh cũng  hay, 

đối tượng hóa độ đều được lợi ích, họ đều có thể lãnh ngộ, chúng ta thường 

gọi  là khai  ngộ.  Họ đều có  ngộ  xứ, đều có thể biến đổi, trừ sạch căn bệnh, 

tập  khí,  thành  tựu  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác,  công  phu  nằm  ở  chỗ  này. 

Những thứ vừa được nói tới trong đoạn kinh văn này như  “lợi lạc, ý nhạo”  

đều nằm trong ý này. 



Chẳng những Quán Trưởng đã thành tựu được một sự nghiệp lớn lao, 

nhân duyên  lớn  lao,  mà  khi  lâm chung bà ta còn trao cho chúng  ta  một  lời 

chỉ  dạy  cực  lớn,  dạy  chúng  ta  niệm  Phật  thì  nhất  định  chính  mình  phải  có 

năng  lực,  phải  nắm  chắc  sẽ  tự  được  vãng  sanh.  Đấy  là  lời  chỉ  dạy  bà  dành 

cho chúng ta. Vì sao vậy? Nếu như lâm chung không nắm chắc [vãng sanh], 

nằm  bệnh trên  giường  thì  giống  như thầy  Lý đã  nói:  “Một vạn  người  niệm 

 Phật, được vãng sanh cũng không tới hai ba người mà thôi”.  Chắc chắn đại 

đa số chẳng thể vãng sanh. Do nguyên nhân nào? Quý vị đọc Sức Chung Tu 

Tri sẽ biết ngay, chính là vì lúc lâm chung không đúng pháp. Dẫu cho người 

ấy niệm giỏi cho mấy, rất dễ dàng vì một động tác không chú ý14 liền bị lôi 

vào lục đạo. 

Quán Trưởng thị hiện lúc lâm chung có phước báo, người xuất gia chúng 

ta  đông  đảo  như  thế,  Tam  Bảo  đầy  đủ  đến  hộ  trì  bà  ta  làm  cho  tâm  bà  ta 

không  điên  đảo  khi  lâm  chung.  Chúng  ta  đông  người  như  vậy,  ngày  đêm 

thay phiên  nhau, không ai  nghe  bà ta  nói  một câu quàng  xiên  nào, chưa  hề 

nghe nói qua. Chưa hề thấy người nhà, quyến thuộc nào, khi chết [được như 

vậy],  chưa  thấy  ai  trong  quá  khứ  được  như  vậy.  Đấy  là  hộ  trì  đắc  lực,  là 

phước  báo  thật  sự.  Nghĩ  đến  khi  chúng  ta  lâm  chung  trong  tương  lai,  có 

được cơ hội ấy hay chăng? Có được người xuất gia chân tâm chân ý đến hộ 

trì hay chăng? Nếu không có nhân duyên ấy thì làm sao chúng ta không bị lỡ 

làng  cho  được!  Nằm  bẹp  trên  giường  bệnh,  nghe  người  ta  xếp  đặt  có  được 

hay chăng? Nguy hiểm quá! Vì thế, bà ta đã trao cho chúng ta một lời cảnh 

cáo, khi mất nhất định phải tự tại. Do vậy, tôi tìm đến ông Hoàng, chủ tiệm 

in  kinh.  Tôi  nhờ  ông  ta  in  cho  tôi  một  vạn  cuốn  Niệm  Phật  Luận  để  kết 

duyên với mọi người. Trong Niệm Phật Luận, người xuất gia là thầy Tu Vô, 

biết  trước  lúc  mất,  ngồi  qua  đời,  ngồi  rất  nghiêm  túc,  đẹp  đẽ,  rất  tự  tại! 

Trong số cư sĩ tại gia đều có những vị nam cư sĩ, nữ cư sĩ nêu gương tốt đẹp. 

Niệm Phật bao lâu? Cũng chẳng qua là dăm ba năm  mà thôi, thời gian trọn 

chẳng dài! Nếu quý vị hỏi vì sao họ có thể làm được ư? Buông xuống muôn 

duyên,  nếu  hết  thảy  pháp  thế  gian  lẫn  xuất  thế  gian  chẳng  để  nơi  lòng  thì 

một câu A Di Đà Phật sẽ được thành công. 



Do  vậy,  những  tấm  gương  ấy,  những  khuôn  mẫu  ấy,  chúng  ta  phải 

thường  nhắc  tới,  chứ  không  phải  là  trò  trẻ  nít.  Chẳng  những  buông  xuống 

duyên  đời,  mà  Phật  pháp  cũng  phải  buông  xuống,  thật  sự  là  một  câu  Phật 

hiệu niệm tới cùng cực sẽ thành công. Thời thời khắc khắc tưởng nhớ A Di 

Đà Phật, chúng ta sẽ ra đi rất tự tại. Giống  như một đồ đệ  làm  nghề  vá  nồi 

của lão pháp sư Đế Nhàn khi Ngài còn trẻ, bất quá ông ta cũng niệm Phật ba 

bốn  năm.  Đạo  lý  nào  trong  kinh  Phật  vị  ấy  cũng  chẳng  thông,  vị  ấy  không 

biết  chữ,  nghe  kinh  thì  một  buổi  cũng  chưa  từng  nghe  qua.  Do  vị  ấy  sống 

khổ quá, nên tìm đến pháp sư Đế Nhàn xin xuất gia. Pháp sư Đế Nhàn cũng 

bị ông ta làm cho không còn cách nào khác được, phải thâu nhận. Ông ta là 

bạn chơi đùa thuở nhỏ, ở cùng chỗ với Sư lúc Ngài mới mấy tuổi. Về sau, do 

ông ta khổ như vậy, sự khổ sở ấy khiến cho ông ta nhàm chán thế gian. Bởi 

vậy, cuộc sống tốt đẹp sẽ không hay, cuộc sống tốt đẹp khiến cho quý vị nẩy 

sanh ý niệm tham luyến thế gian, quý vị vẫn không lìa bỏ được, sẽ không có 

phần nơi Tây Phương Cực Lạc thế giới. 



Cuộc sống khổ sở tốt lắm! Do vậy, trong kinh, đức Phật đã dạy chúng 

ta:  “Dĩ khổ vi sư”  (Lấy khổ làm thầy) rất có đạo lý! Cuộc sống khổ quá, một 

tí ti ý niệm tham luyến đối với thế gian đều không có, cho nên người ấy mới 

có thể  nhất tâm  niệm Phật. Niệm ba bốn  năm, quý  vị thấy ông ta đứng qua 

đời, lại còn đứng sững nhiều hôm rồi pháp sư Đế Nhàn mới đến lo liệu hậu 

sự cho ông ta. Bởi lẽ, đạo tràng tu học của ông ta ở Ôn Châu, tức huyện Ôn 

Châu tỉnh Chiết Giang, còn lão pháp sư Đế Nhàn thì ở chùa Kim Sơn thuộc 

Trấn  Giang  ở  Tô  Châu,  tức  chùa  Kim  Sơn  ở  Trấn  Giang.  Người  ta  từ  Ôn 

Châu đến báo tin, khi ấy chưa có phi cơ, cũng không có xe hơi, đi đường bộ, 

ngồi thuyền đến báo tin, lão pháp sư Đế Nhàn lại từ chùa Kim Sơn trở về Ôn 

Châu  lo  liệu  hậu  sự  cho  ông  ta,  có  nhanh  thì cũng  phải  ba  bốn  ngày.  Chết 

rồi,  ông  ta  vẫn  đứng  sững  ba  bốn  ngày,  thật  phi  thường!  Một  chữ  cũng 

không  biết! Do  vậy, Quán Trưởng  vãng sanh đã  nhắc  nhở, cảnh tỉnh chúng 

ta hết sức cao độ! Nay chúng ta phải  học theo ai? Phải  học theo  người  ngu 

độn nhất, học theo người thợ vá nồi ấy, học theo người ấy thì chúng ta  mới 

có thành tựu, mới có hy vọng. 



Mỗi một người đều phải tích cực đọc Sức Chung Tu Tri mấy lượt thì 

quý vị mới biết lâm chung đáng sợ. Không phải là nói cái chết đáng sợ, chết 

không đáng sợ! Nói thật ra, người tiễn đưa lúc lâm chung đều là oan gia trái 

chủ;  nếu chẳng đúng  như pháp sẽ không ra làm sao cả, sẽ hỏng chuyện. Vì 

vậy, phương pháp tốt nhất là chính mình có thể biết trước lúc mất, không bị 

bệnh, muốn đi lúc nào thì đi ngay lúc đó, ra đi tự tại mới tốt. Trong mấy năm 

gần đây nhất, chúng ta cũng có lúc nghe có những gương như vậy, người ta 

đã làm được thì tại sao chúng ta không làm được? Tôi nhớ trong quá khứ, tôi 

cũng đã nói mấy lần rồi, chuyện này nói thêm mấy lần nữa cũng không sao. 

Ai đã nghe rồi thì ấn tượng sẽ sâu thêm, người chưa nghe thì hãy nghe cho 

kỹ. 



Khi  tôi  ở  Gia  Châu  (California),  Cam  lão  cư  sĩ  có  kể  cho  nghe  một 

câu chuyện, chuyện  một  người  họ  hàng của bà ta, người ấy cũng  là  một bà 

cụ.  Cam  lão  cư  sĩ  cũng  đã  tám  mươi  mấy  tuổi,  sống  ở  Cựu  Kim  Sơn  (San 

Francisco).  Người  họ  hàng  của  cụ  cũng  là  một  bà  lão,  con  cái  di  dân  đến 

Mỹ, bà lão sống nhờ con, làm chuyện nhà, chăm sóc cháu. Mỗi sáng sớm, cụ 

đều  dậy  nấu  cơm,  giặt  quần  áo.  Sáng  hôm  ấy,  cơm  không  nấu,  người  nhà 

cảm thấy lạ lắm, hôm nay sao bà cụ ngủ trễ vẫn còn chưa dậy? Liền mở cửa 

phòng bà cụ, nhà ở Mỹ phòng người già không khóa. Mở cửa ra xem, bà cụ 

ngồi xếp bằng trên giường, nhìn kỹ, cụ đã mất rồi. Chẳng hiểu chết vào lúc 

nào,  ngồi  xếp  bằng  ra  đi,  ngồi  vãng  sanh.  Coi  lại,  cụ  để  sẵn  di  chúc  trước 

mặt. Chẳng những có di chúc, mà đồ tang của mỗi đứa con, đứa cháu đều có, 

cụ đã may sẵn rồi, từng bộ từng bộ xếp bên cạnh. Điều này thật phi thường, 

chẳng phải là cụ đã biết trước lúc mất hay sao? May đồ tang từ lúc nào? Đại 

khái  là  khi  con  trai,  con  dâu  đi  làm,  cháu  nội  đi  học,  cụ  ở  nhà  không  có 

chuyện gì bèn mua vải, may y phục tại nhà, không báo cho ai biết, quý vị nói 

xem cụ cao minh hay chăng? Biết trước lúc mất, cụ chẳng để lộ ra, hễ lộ ra 

sợ con cháu khóc lóc, cũng như van nài không cho cụ đi, cụ đi không được. 

Chẳng lộ tăm tích, một câu cũng chẳng nói, đi rồi viết sẵn di chúc để trước 

mặt. 



Nay chúng ta phải học theo gương ấy, đây là chuyện cận đại, chuyện 

thuộc  vào  mấy  năm trước.  Bọn  họ  làm  được thì  vì sao chúng  ta không  làm 

được?  Do  vậy,  quý  vị  nhất  định  phải  nhớ  rõ,  chuyện  thế  gian  như  mộng, 

huyễn, bọt, bóng. Chuyện  gì quý  vị đã  làm  xong,  nhất định đừng  giữ trong 

lòng. Giữ những chuyện ấy trong lòng là quý vị lầm lẫn quá đỗi rồi! Đối với 

mọi chuyện thì sao? Tùy duyên, quyết định chẳng nắm níu, tùy duyên sẽ tiêu 

nghiệp. Quý vị hỏi tôi, tôi không có chủ ý, tôi không có chủ trương, quý vị 

thích làm thế nào bèn làm như thế ấy, quý vị cho rằng như thế nào là hay thì 

làm  như  vậy  mới  là  hay,  quý  vị  tưởng  quý  vị  tự  tại  lắm!  Ở  trong  hết  thảy 

cảnh,  trong  hoàn  cảnh  nhân  sự,  trong  hoàn  cảnh  vật  chất,  chúng  ta  phải  tu 

tâm thanh tịnh, tu tâm bình đẳng, tu tâm chân thành, niệm Phật như vậy thì 

mới có thể vãng sanh. 



Do  vậy,  chư Phật,  Bồ  Tát đại  từ đại  bi  biến  hóa  hết  thảy  tác  nghiệp, 

không phải là người thật sự tu hành sẽ chẳng thể thấu hiểu được. Nói chung 

là vì chính quý vị có thành kiến nên đối lập với các vị ấy. Nói chung là gì? 

Tạo nghiệp! Nếu quý vị thật sự biết hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức 

thì hết thảy cảnh giới đều là cảnh do Phật, Bồ Tát biến hiện. Đừng nghĩ Phật, 

Bồ Tát rất chiếu cố một ai đó, không quan tâm đến ta; nếu nghĩ như vậy thì 

quý vị đã khởi vọng tưởng, quý vị đã lầm lẫn rồi! Thật ra, Phật, Bồ Tát thời 

thời  khắc  khắc  luôn  chiếu  cố  quý  vị,  nhưng  chính  quý  vị  không  tiếp  nhận, 

như vậy thì quý vị làm cách nào đây? Người này khen ngợi quý vị mấy câu, 

quý  vị sung sướng  khôn cùng: “Người ấy  là  người  tốt!”  Kẻ  nọ chửi  quý  vị 

vài câu, giận dữ mấy bữa không nguôi! Người bên ngoài khen ngợi hay chửi 

rủa quý  vị  đều  là Phật, Bồ  Tát, quý  vị không  tiếp  nhận, quý  vị phản kháng 

họ,  bảo  là  họ  không  chiếu  cố  quý  vị  ư?  Người  ta  khen  ngợi  quý  vị,  quý  vị 

gật  đầu:  “Rất  hay!  Tôi  chẳng  đáng  được  khen  ngợi,  tôi  không  được  như 

vậy”. Tâm quý vị bình tịnh, chẳng khởi sóng gió, chẳng sanh lòng hoan hỷ. 

Đối với hủy báng, khi nghe âm thanh hủy báng giống như tiếng vang trong 

hang trống, coi như không có những chuyện ấy, tâm quý vị vẫn như như bất 

động. Quý vị thấy người ta hủy báng hay khen ngợi quý vị đều là tác nghiệp 

biến hóa của Phật, Bồ Tát, há quý vị chẳng thành tựu trong khi ấy ư? 



Vì  thế,  đại  sư  Ngẫu  Ích  nói  rất  hay:   “Cảnh  duyên  không  tốt,  xấu”;  

cảnh  là  hoàn cảnh  vật chất, duyên  là  hoàn cảnh  nhân sự. Ngài  nói rõ trong 

hoàn cảnh nhân sự lẫn hoàn cảnh vật chất không có gì là đúng, sai, tốt, xấu; 

vậy thì đúng, sai, tốt, xấu ở chỗ nào? Ở trong lòng người, ở trong chính tâm 

ta. Quý vị dùng cái tâm nào để cảm? Quý vị dùng thiện tâm để cảm thì tất cả 

cảnh giới đều là lành, quý vị dùng ác tâm để cảm thì tất cả cảnh giới đều là 

ác. Vì thế  mới  nói  “cảnh chuyển theo tâm” , chứ không phải  là tâm chuyển 

theo cảnh. Tâm chuyển theo cảnh chính là những kẻ thấy biết lầm lẫn, không 

phải  như  vậy!  Đạo  lý  thật  sự  là  cảnh  chuyển  theo  tâm.  Vì  thế,  kinh  Lăng 

Nghiêm dạy:  “Nếu có thể chuyển được cảnh sẽ giống với Như Lai”.  Thật sự 

là kẻ thông  minh,  lanh  lợi thì quý  vị phải  chuyển được cảnh  giới.  Bất  luận 

cảnh giới nào hiện tiền, nếu hiểu rõ ràng thì là trí huệ, như như bất động là 

Thiền Định. Do vậy, hễ cảnh giới hiện tiền thì quý vị tu điều gì nơi đó? Tu 

Định, Huệ, Định Huệ giữ cho cân bằng, làm sao quý vị không thành tựu cho 

được! 



Người niệm Phật nhất tâm bất loạn, nhất tâm là Định, bất loạn là Huệ. 

Quý vị có được công phu ấy, làm sao chẳng vãng sanh? Chúng ta thấy người 

ta vãng sanh, thấy rồi hết sức hâm mộ, họ có bản lãnh gì vậy? Bản lãnh của 

họ nằm ở chỗ này, tức là trong hết thảy cảnh giới đều hiểu rõ ràng, như như 

bất  động.  Trong  kinh  Kim  Cang,  đức  Phật  dạy  ngài  Tu  Bồ  Đề  mà  cũng  là 

dạy chúng ta, “bất thủ ư tướng, như như bất động”  (chẳng chấp  lấy tướng, 

như  như  bất  động),  tức  là  ngoài  chẳng  chấp  vào  tướng,  trong  tâm  chẳng 

động. Chẳng phải là bảo quý vị mắt không thấy, tai không nghe, không phải 

vậy! Như vậy thì đâu có ích gì! Mắt vẫn thấy, tai vẫn nghe, sáu căn tiếp xúc 

cảnh giới sáu trần bên ngoài, hiểu rõ ràng là trí huệ, bất động là Thiền Định. 

Đấy  là  nói  trên  mặt  Sự,  trên  mặt  Sự  thật  ra  quá  nhiều,  chẳng  thể  nói  hết 

được. Người biết tu hành sẽ tu hành trong cảnh duyên ấy, tách lìa hoàn cảnh 

nhân sự  vật chất thì quý  vị đến đâu để tu? Vô ích!  Tu  hành tu trong  xã  hội 

phức  tạp  này,  xã  hội  càng  phức  tạp  sẽ  càng  dễ  thấy  rõ quý  vị  có  công  phu 

Định Huệ hay không! Tiếp đó là nói về Lý. Đây là… 





 Nhị giả Lý đẳng. 

  

二 者 理 等。 



(Thứ hai là lý bình đẳng). 





Sự đã bình đẳng mà Lý cũng bình đẳng. 





 Thập  phương  Như  Lai  đồng  nhất  Pháp  Thân,  tam  tế  chư  Phật  vô 

 nhị thể cố. 

  

十 方 如 來 同 一 法 身，三 際 諸 佛 無 二 體 故。 



(Mười phương  Như  Lai có cùng  một  Pháp Thân, do  ba đời chư Phật 

không hai thể vậy). 





Ý nghĩa này cũng rất sâu. Chư Phật Như Lai có cùng một Pháp Thân, 

chúng ta  và chư Phật có cùng  một Pháp Thân  hay chăng? Quý  vị phải  hiểu 

rằng: Cũng cùng  một  Pháp  Thân! Pháp  Thân  là  Lý thể, Pháp Thân  là  năng 

biến (cái có thể biến hiện ra những thứ khác), y báo, chánh báo trang nghiêm 

trong mười pháp giới đều do nó biến hiện. Phật giáo chúng ta gọi nó là Pháp 

Thân,  còn  triết  học  hiện  đại  gọi  nó  là  Bản  Thể,  tức  bản  thể  của  vũ  trụ  vạn 

hữu.  Vạn  hữu  trong  vũ  trụ  do  đâu  sanh  ra?  Từ  đây  mà  sanh  ra,  Phật  giáo 

chúng  ta  gọi  là  Pháp  Thân.  Do  vậy,  chúng  ta  và  hết  thảy  chư  Phật,  Bồ  Tát 

đều  cùng  một  Pháp  Thân.  Có  cùng  một  Pháp  Thân  với  hết  thảy  chư  Phật 

nghĩa là cũng có cùng một Pháp Thân với hết thảy chúng sanh! Phật, Bồ Tát 

biết  rõ ràng,  minh bạch, cho  nên  Phật, Bồ Tát lưu  xuất tâm từ bi,  gọi  là  vô 

duyên  đại  từ,  chữ  Duyên  [ở  đây]  là  điều  kiện.  Vô  duyên  là  vô  điều  kiện. 

Đồng thể đại bi, vì sao các Ngài yêu thương, che chở chúng sanh, quan tâm 

đến  các  chúng  sanh  vô  điều  kiện?  Là  vì  có  cùng  một  Pháp  Thân.  Chẳng 

những  hết  thảy  hữu  tình  có  cùng  một  Pháp  Thân,  mà  vô  tình  chúng  sanh 

cũng  có  cùng  một  Pháp  Thân.  Đây  chính  là  như  kinh  Hoa  Nghiêm  đã  nói: 

 “Tình  và  vô  tình  cùng  viên  Chủng  Trí” .  Cùng  một  Pháp  Thân,  đấy  là  giác 

ngộ,  hiểu  rõ.  Chúng  sanh  không  giác  ngộ,  mê  hoặc,  điên  đảo,  nên  cùng  là 

một thân mà thấy là bất đồng, vẫn cứ muốn song phương đối lập với người 

ấy, vẫn muốn tạo vô lượng vô biên tội nghiệp, vẫn muốn gây tổn thương cho 

nhau, chẳng biết  là có cùng  một  Pháp  Thân. Do  vậy,  hại  người cũng  là  hại 

chính  mình,  lợi  ích  người  khác  là  lợi  ích  chính  mình,  vì  sao?  “Tự  tha  bất 

 nhị”,   trong  kinh  Đại  Thừa  đức  Phật  thường  nói  như  thế.  Vì  sao  chúng  ta 

không thể làm được? Chúng ta vẫn thấy ta và người là hai, đấy gọi là nghiệp 

chướng, tập khí từ vô thủy kiếp đến nay, mê hoặc, điên đảo mà! Đấy là bình 

đẳng trên mặt Lý. Tiếp theo là dẫn các kinh để làm chứng. 





Cố Bát  Nhã  vân : “Nhược  nhất Phật xuất thế, nhất thiết giai xuất. 

 Nhất Phật Niết Bàn, nhất thiết Niết Bàn. Hà dĩ cố? Chư Phật pháp tánh 

 vô nhị tướng cố”. Bất như thị tri, phi chân niệm Phật!    

  

故 般 若 云，若 一 佛 出 世，一 切 皆 出。一 佛 涅槃，一 切 涅 

槃。何 以 故。諸 佛 法 性 無 二 相 故。不如 是 知，非 真 念 佛。 



(Vì thế, kinh Bát Nhã dạy:  “Nếu một đức Phật ra đời thì hết thảy đều 

 ra đời. Nếu một đức Phật nhập Niết Bàn thì hết thảy đều nhập Niết Bàn. Vì 

 sao vậy? Do pháp tánh của chư Phật không hai tướng” . Chẳng biết như thế 

thì không phải là chân thật niệm Phật)  





Nói tới pháp môn Niệm Phật, người chân chánh niệm Phật hiểu rõ đạo 

lý  này;  do  vậy,  kinh  luận  thường  nói  tới  Phật  hiệu  của  người  [niệm  Phật 

chân  thật  ấy]  như  sau:   “Một  niệm  tương  ứng  một  niệm  Phật,  niệm  niệm 

 tương  ứng  niệm  niệm  Phật” .  Vì  sao  nay  chúng  ta  chẳng  thể  không  tương 

ứng, vì sao người ta một niệm tương ứng một niệm Phật? Do người ta hiểu 

rõ chân tướng sự thật, trong  mấy  năm  gần đây, chúng  tôi thường  gọi [chân 

tướng sự thật ấy] là chân tướng của nhân sanh vũ trụ, hiểu rõ chân tướng là 

giác ngộ, giác chính là Phật. 



 “Nhất  Phật  xuất  thế,  nhất  thiết  giai  xuất” :  Chẳng  phải  là  cảnh  giới 

của phàm phu, mà là cảnh giới Phật. Đức Phật đã thành Phật, thấy hết thảy 

chúng sanh đều là Phật. Trong kinh Hoa Nghiêm, kinh Viên Giác, đức Phật 

dạy:  “Hết thảy chúng sanh vốn đều là Phật”.  Khi nào quý vị sẽ thấy được? 

Khi thành Phật sẽ thấy được. Chính mình đã thành Phật sẽ thấy hết thảy bao 

nhiêu chúng sanh vốn đều là Phật. Điều này là một khải thị lớn cho chúng ta, 

chúng ta  hãy  nên thường phản tỉnh: Chính  mình đang thuộc cảnh  giới  nào? 

Nếu  chính  mình  thấy  được  hết  thảy  chúng  sanh  đều  thành  Phật  thì  chính 

mình sẽ thành Phật. Nếu quý vị vẫn thấy “ta thành Phật rồi, những kẻ khác 

đều là phàm phu”, chắc chắn quý vị chưa thành Phật. Vị Phật ấy là Phật giả, 

không thật. Quý  vị  muốn thành  Bồ Tát thì thấy  hết  thảy chúng sanh đều  là 

Bồ  Tát. Cùng  một đạo  lý ấy, quý  vị  thấy  hết  thảy chúng sanh  đều  là  người 

tốt thì quý vị mới là người tốt. Quý vị thấy hết thảy chúng sanh đều là kẻ xấu 

thì chính mình là người xấu xa nhất! Do vậy, Lục Tổ Huệ Năng đại sư nói: 

 “Nếu  ai  thật  tu  đạo,  chẳng  thấy  lỗi  thế  gian” .  Đấy  là  bí  quyết  dụng  công. 

Lục Tổ nói Ngài dụng công chỉ thấy lỗi lầm của chính mình, không thấy lỗi 

của người khác, sao Ngài không khai ngộ cho được? Làm thế nào để chứng 

quả? Bí quyết nằm trong câu ấy. Nếu quý vị học được [bí quyết ấy] thì một 

đời này quý vị sẽ có hy vọng thành công, có hy vọng khai ngộ, chứng quả. 

Quý vị phải nắm chặt bí quyết này, phải học nhé! 



Thấy  lỗi  của  chính  mình,  chẳng  thấy  lỗi  thế  gian,  Ngài  không  nói 

chẳng thấy lỗi người khác, chẳng thấy lỗi người khác còn thuộc phạm vi nhỏ 

nhoi.  [Vì chỉ  hạn cuộc  nơi] con  người  thôi!  Ngoài con  người ra, còn có  rất 

nhiều  sự,  rất  nhiều  vật,  tất  cả  hết  thảy  những  lỗi  lầm  ngoài  những  lỗi  của 

chính  mình  ra,  người  ấy  đều  không  thấy,  những  gì  người  ấy  thấy  toàn  là 

thiện.  Có  kẻ  cật  vấn:  “Trong  những  điều  thiện  chẳng  có  tướng  sai  biệt  ư?” 

Có  tướng  sai  biệt  chứ!  Đủ  mọi  thứ tướng  thuận  nghịch  sai  biệt,  giống  như 

trong  năm  mươi  ba  lần  tham  học  ở  đây  là  năm  mươi  ba  thứ  cảnh  giới  bất 

đồng,  hiện  tượng  bất  đồng;  nhưng  trong  các  thứ  hiện  tượng  chẳng  thấy  lỗi 

lầm của người khác, chỉ thấy toàn những chỗ tốt đẹp của họ. 



Nếu  quý  vị  không  tin  tưởng,  quý  vị  hãy  nghĩ  đến  điều  tôi  vừa  mới 

thưa cùng các quý vị. Quý vị thấy Quán Trưởng có đủ thứ lỗi lầm, tôi thấy 

bà ta điều gì cũng tốt đẹp, tôi không thấy bà ta có lỗi lầm. Vì sao thế? Những 

hành vi của bà ta đều tạo lợi ích cho tôi, tôi đều được thọ dụng, nhờ bà ta mà 

tôi lãnh ngộ, khai giải, đoạn tập khí, tăng trưởng Định Huệ. Vấn đề thuộc về 

mỗi người. Khi đã thấy Quán Trưởng đối xử với tôi như thế thì những người 

khác cũng giống như vậy, chỗ nào cũng giống như nhau. Người ta lăng nhục 

tôi, chửi bới tôi, tôi rất cám ơn họ, vì sao tôi cảm ơn họ? Là vì họ đến khảo 

nghiệm tôi, tôi  thật sự không động tâm, không sanh phiền  não, tôi đậu  rồi! 

Tôi  cảm  tạ  họ.  Họ  đến  khen  ngợi  tôi,  đến  cúng  dường  tôi,  tôi  cũng  cảm  tạ 

họ, vì sao? Tôi không khởi tâm tham, tôi không bị lay động bởi những thuận 

cảnh, tôi thấy toàn là cảnh giới tốt. Như vậy mới có thể thành tựu, đó gọi là 

học  Phật, đấy  gọi  là tu  hành.  Tu  hành  là thời thời khắc khắc trong  hết thảy 

cảnh giới, sửa đổi cho đúng những hành vi lầm lạc. Khi thấy người khác có 

lỗi  lầm, tức  là  họ có  hành  vi sai  lầm  thì phải quay đầu phản tỉnh coi chính 

mình  có  mắc  lỗi  lầm  ấy  hay  không.  Vì  trong  cảnh  thuận  hay  nghịch  phải 

phản tỉnh xem chính mình có khởi tâm động niệm hay không? Nếu có khởi 

tâm  động  niệm,  trông  thấy  lỗi  lầm  của  chính  mình,  thật  sự  không  thấy  lỗi 

lầm của người khác. Người khác trắc nghiệm chính ta, thí nghiệm xem chính 

ta có khởi tâm động  niệm  hay không? Nếu  hồi quang phản chiếu được  như 

vậy, thường xuyên phản tỉnh như thế, tôi tin là công phu quý vị mỗi năm sẽ 

tiến  bộ  hơn.  Rèn  luyện  được  mười  năm  hay  tám  năm,  tâm  quý  vị  sẽ  thanh 

tịnh,  sẽ  bình  đẳng.  Tâm  thanh  tịnh,  bình  đẳng  sanh  ra  trí  huệ,  chẳng  sanh 

phiền não. Pháp môn Niệm Phật cũng chẳng phải là ngoại lệ, vì thế  “chẳng 

 biết như thế, chẳng phải là niệm Phật chân thật”.   







Cố thượng  kinh vân : Nhược sanh như thị tưởng, thử  Phật thử tối 

 thắng, điên đảo phi thật nghĩa, bất năng kiến chánh giác. 

  

故 上 經 云，若 生 如 是 想，此 佛 此 最 勝，顛 倒非 實 義，不 

能 見 正 覺。 



(Vì thế, trong phần trước, kinh dạy: Nếu sanh tâm tưởng như thế này, 

vị  Phật  này  tối  thắng  như  thế  này,  thì  đấy  là  điên  đảo,  chẳng  phải  là  thật 

nghĩa, chẳng thể thấy được chánh giác)  





Vì sao  vậy?  Là  vì khởi tâm động  niệm. Quý  vị trông thấy Phật, thấy 

đức Phật này thù thắng. Chúng ta niệm bài kệ Tán Phật,  “thập phương tam 

 thế Phật, A Di Đà đệ nhất”  (mười phương ba đời Phật, A Di Đà bậc nhất), A 

Di Đà Phật là thù thắng nhất! Tự quý vị cho là không sai lầm, tôi tán thán A 

Di Đà Phật, A Di Đà Phật  là bậc  nhất, trong  mười phương ba đời  A Di Đà 

Phật là bậc nhất. Quý vị khởi lên cái tâm ấy, động ý niệm ấy thì quý vị điên 

đảo,  chẳng  phải  là  thật  nghĩa.  Vì  sao  vậy?  Phật  Phật  đạo  đồng,  Phật  Phật 

bình đẳng, sao A  Di Đà Phật  lại  là bậc  nhất? Do  vậy,  nếu quý  vị thấy  hiểu 

như vậy, giữ ý niệm ấy thì ý niệm của quý vị chẳng phải là chánh giác! Quý 

vị chưa giác ngộ, quý vị vẫn còn đang  mê, quý vị vẫn xử sự theo cảm tình. 

Vậy thì A Di Đà Phật có phải là bậc nhất hay không? Đích thực là bậc nhất 

là  nói  theo  phương  diện  nào?  Là  nói  theo  phương  tiện  độ  chúng  sanh.  Từ 

phương pháp, phương tiện độ chúng sanh để nói, đích thực Ngài là bậc nhất. 

Vì thế, mười phương chư Phật đều khen ngợi Ngài. 



Mười phương hết thảy chư Phật có hay không có phương pháp ấy của 

A Di Đà Phật? Thưa với quý vị, đều có cả! Làm sao không có cho được? A 

Di Đà Phật có, những vị Phật khác không có [đâu có lẽ nào như vậy]. A Di 

Đà Phật khuyên chúng ta niệm A Di Đà Phật cầu sanh Tịnh Độ, hết thảy các 

vị  Phật  khác  cũng  khuyên  chúng  ta  niệm  A  Di  Đà  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ, 

vậy là không giống nhau sao? Pháp môn này chẳng phải là hết thảy chư Phật 

đều cùng có hay sao? Do vậy, quý vị phải hiểu là qua những điều trên đây, 

các vị tổ sư khen ngợi:  “Thập phương tam thế Phật, A Di Đà đệ nhất” . Tổ 

sư  đại  đức  tán  thán  như  vậy  đó.  Quý  vị  phải  thật  sự  hiểu  rõ  ý  nghĩa  chân 

thật. Đấy chính là như trong kinh Kim Cang Bát Nhã đã dạy:  “Đệ nhất giả 

 tức phi đệ nhất, thị danh đệ nhất”  (Đệ nhất tức chẳng phải là đệ nhất nên gọi 

là đệ nhất). Không sai! Quý vị thật sự hiểu được ý nghĩa của chữ  “đệ nhất”,  

trí huệ thật sự mở  mang! Tuy nghe hết thảy những điều tổ sư tán thán, tâm 

quý vị vẫn như như bất động, rõ ràng, minh bạch, quý vị nói xem đệ nhất có 

nghĩa là gì? Đây chính là thuyết minh, giải thích cảnh giới bình đẳng của hết 

thảy chư Phật. Tiếp theo đó, đại sư Thanh Lương giảng về trí huệ vô ngại. 





Vô ngại trí huệ giả, kết kỳ năng quán. 

  

無 礙 智 慧 者，結 其 能 觀。 



([Dùng] vô ngại trí huệ để tổng kết trí năng quán)  





Phần trên nói về cái được Quán, tức là cảnh giới bình đẳng được quán 

bởi chư Phật. Quý vị dùng cách nào để quán sát? Vô ngại trí huệ. Đây chính 

là đoạn kinh văn trong phần trước, trong đoạn ấy đã nói:  





Trí quang chiếu diệu. 

  

智 光 照 曜。 



(Trí quang chiếu rạng). 





Trí ấy là trí huệ vô ngại, đấy chính là trí năng quán. 





Kiến Phật thủ tướng, trệ ư phương tiện. Tri Phật không tịch, chân 

huệ  sở  trầm.  Niệm  vô  niệm  giả,  bất  ngại  sự  nhi  hằng  chân.  Vô  niệm 

niệm giả, bất động chân nhi hằng dụng. Động tịch vô ngại, phương niệm 

chân Phật. 

  

見  佛  取  相，滯  於  方  便。知  佛  空  寂，真  慧  所  沈。念  無  念 

者，不  礙  事  而  恆  真。無  念  念  者，不  動真  而  恆  用。動  寂  無 

礙，方 念 真 佛。 



(Thấy Phật, chấp vào tướng là vướng  mắc nơi phương tiện. Biết Phật 

không tịch, chân huệ bị chìm. Niệm mà vô niệm, chẳng trở ngại nơi Sự, luôn 

chân thường. Vô niệm mà niệm thì chẳng động Chân nhưng công dụng luôn 

thường hằng. Động và Tịch vô ngại thì mới niệm chân Phật được)  





Tiểu  đoạn  này  nhằm  giải  thích   “vô  ngại  trí  huệ”,  giải  thích   “trí 

 quang chiếu diệu”. “Kiến Phật thủ tướng” : “Thủ tướng” là chấp vào tướng, 

Phật  hiện các thứ tướng đều  là pháp phương  tiện, thường  gọi  là  “thiện xảo 

 phương tiện”.  Không có phương tiện, Phật chẳng thể độ chúng sanh. Y báo, 

chánh  báo  trang  nghiêm  trong  mười  pháp  giới,  Nhất  Chân  pháp  giới,  kinh 

Hoa Nghiêm gọi là Hoa Tạng thế giới, kinh Di Đà gọi là Cực Lạc thế giới, 

đều  là  phương  tiện  thị  hiện,  có  tướng  ấy  hay  không?  Có!  Tác  dụng  của 

những tướng ấy là làm cho sáu căn của quý vị khi tiếp xúc những cảnh giới 

ấy sẽ từ ngay nơi tướng mà lìa được tướng, tác dụng ở chỗ này. Nếu quý vị 

thấy  tướng  mà  chấp  vào  tướng  là  hỏng  rồi,  quý  vị  mê  mất  rồi,  biến  thành 

phàm phu rồi! 

 “Trệ ư phương tiện” : Quý vị chẳng biết phương tiện của Như Lai. Quý 

vị  phải  hiểu  rằng:  Các  thứ  hiện  tượng  hiện  ra  trong  thế  giới  ngày  nay  của 

chúng ta đều là phương tiện của chư Phật Như Lai, tùy thuộc quý vị có hiểu 

hay không? Do vậy, nói thật ra, Phật luôn luôn thị hiện trong thế gian, đáng 

tiếc là người đời chẳng biết. Vậy thì còn có cách nào nữa! Quý vị chưa giác 

ngộ mà! Chẳng phải là các Ngài không chịu giúp đỡ quý vị, mà là vì quý vị 

chẳng biết quay đầu! Nguyên nhân chẳng biết quay đầu là do quý vị hễ thấy 

Phật liền chấp tướng. Chữ “Phật” nói ở đây là nói đại diện, trong mười pháp 

giới  chọn  một  pháp  giới  để  đại  diện.  Thấy  Bồ  Tát  liền  chấp  vào  tướng  Bồ 

Tát,  thấy  chúng  sanh  liền  chấp  vào  tướng  chúng  sanh,  thấy  lành  liền  chấp 

vào  tướng  lành,  thấy  ác  liền  chấp  vào  tướng  ác,  quý  vị  nói  xem  có  rối  ren 

hay không? Như vậy là trật, chấp vào tướng là sai bét rồi. 



Không chấp thì sao? Không chấp cũng trật lất luôn! Tiếp theo đó, lời 

chú  giải  ghi:  “Tri  Phật không tịch” ,  hiểu   “phàm những gì có  tướng đều  là 

 hư vọng”, “hết thảy pháp hữu vi, như mộng, huyễn, bọt, bóng”  đấy cũng là 

những điều được nói trong kinh, Phật dạy đấy, không sai! Nhưng quý vị hiểu 

sai ý nghĩa! Hiểu sai điều gì? Hết thảy đều là không, mặc kệ! Chuyện gì tôi 

cũng không muốn làm, chỉ tu cho cái tâm của chính mình thanh tịnh, tâm từ 

bi một tí tẹo cũng không có. Chuyện tốt là giả mà, làm để làm chi? Chuyện 

xấu là giả mà, có làm cũng chẳng sao! Vậy là quý vị chẳng bị hỏng chuyện 

có  được  chăng?  Đấy  gọi  là   “ác  thủ  không”   (chấp  vào  Không  một  cách  sai 

lầm),  hiểu  lầm  ý  nghĩa  của  Phật.  Câu  đầu  tiên  trong  bài  kệ  Khai  Kinh  là 

 “nguyện kiến Như Lai chân thật nghĩa” , sao quý vị lại hiểu lầm nghĩa chân 

thật của Như Lai? Do vậy, Phật nói Không, chẳng thể chấp vào Không. Phật 

nói Có, chẳng thể chấp vào Có. Chỗ cao minh của chư Phật, Bồ Tát là chẳng 

chấp  vào  hai  bên  Có  và  Không,  như  vậy  là  đúng!  Chúng  ta  biết  hết  thảy 

pháp là Không, nhưng chúng ta niệm A Di Đà Phật không ngớt, tâm nguyện 

cầu vãng sanh hết sức khẳng định, thiết tha, chân thật, chẳng rớt vào Không! 

Biết   “phàm  những  gì  có  tướng  đều  là  hư  vọng” ,  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế 

giới  cũng  chẳng  phải  là  ngoại  lệ.  Do  vậy,  tuy  thấy  A  Di  Đà  Phật,  sanh  về 

Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  nhưng  đối  với  A  Di  Đà  Phật,  Cực  Lạc  thế 

giới tuyệt đối không có mảy  may tâm tham ái nào, chẳng chấp vào Có. Hai 

bên Không và Có đều chẳng chấp, đấy mới là chân thật niệm Phật. Do vậy, 

nếu  quý  vị  chấp  vào  Không  thì   “chân  Huệ  bị  chìm” ,  biến  thành  gì?  Biến 

thành A La Hán, Bích Chi Phật, chấp Không! Phàm phu chấp Có, Nhị Thừa 

chấp Không, đều sai cả! 



Tiếp  theo,  lời  chú  giải  dạy  chúng  ta   “niệm  mà  vô  niệm” ,  đây  là  nói 

trên  mặt  Thể.  Niệm  và  vô  niệm  là  một  không  phải  hai.  “Bất  ngại  Sự  nhi 

 hằng chân” , niệm là Sự, trên mặt Sự thì có niệm. Chúng ta một ngày từ sáng 

đến tối niệm A Di Đà Phật, trong hai mươi bốn giờ chẳng gián đoạn, đấy là 

Sự. Nhưng cần biết rằng: Trong bản tánh chân tâm không có niệm, vô niệm 

mà! Một câu  Phật  hiệu  là  gì? Chính  là đức hiệu  nơi bản tánh chân  như của 

chúng  ta. Chúng ta  niệm  một câu  A Di Đà chính  là  niệm  mà  vô  niệm.  “Tự 

 tánh  Di  Đà,  duy  tâm  Tịnh  Độ” ,  dựa  theo  Thể  để  nói  thì   “bất  ngại  Sự  nhi 

 hằng chân” . Vì thế, quý vị phải hiểu rõ đạo lý này, rõ ràng, rành rẽ, câu  A 

Di  Đà  Phật  nào  của  quý  vị  cũng  đều  tương  ứng,  tương  ứng  với  gì?  Tương 

ứng  với Chân Như bản  tánh, đấy chính  là  tương  ứng  với  vô  niệm,  niệm  và 

vô niệm tương ứng. Đấy là nói trên mặt Thể. Tiếp theo,  “vô niệm mà niệm”  

là  nói trên  mặt  Sự. Vô  niệm  là  bản tánh Chân Như,  niệm  là sự  tướng, tánh 

khởi tác dụng. Hai thứ này tác dụng  lẫn  nhau, Sự chẳng  ngại  Lý,  Lý chẳng 

ngại  Sự.  Phần  trước  là  nói  về  Thể,  tức  Sự  chẳng  ngại  Lý.  Đối  với   “hằng 

 chân”   ở  đây  thì  Chân  là  chân  lý,  vô  niệm  mà  niệm  chính  là  Lý  chẳng  trở 

ngại Sự. Nói Sự hay Lý đều được; nói là Tánh hay Tướng cũng được. Niệm 

ấy  là Tướng, vô  niệm  là  Tánh, đều  nói được, đều nói rất thông suốt, đều  là 

rất viên dung.  “Bất động chân nhi hằng dụng” : Tự tánh là bất động, là thanh 

tịnh tịch diệt, nhưng chúng ta  niệm Phật thì  phải động,  niệm Phật  là Dụng, 

tức tác dụng. 



Chúng ta  miệng xưng danh, ý niệm trong tâm tưởng Phật, không cần 

tưởng gì khác. Nếu chúng ta dấy lên vọng niệm, tốt nhất là nhìn tượng Phật. 

Hiện  thời  chúng  ta  in  rất  nhiều  tấm  cạc  nhỏ  có  hình  tượng  Phật,  quý  vị  có 

thể mang theo, khi vọng niệm dấy lên bèn lấy tượng Phật ra, nhìn vào tượng 

Phật, tưởng Phật, chẳng cần tưởng gì khác. Quý vị tưởng chi khác đều là tạo 

sanh  tử  luân  hồi,  tưởng  Phật  thì  trong  một  đời  này  mới  có  thể  vượt  thoát 

sanh  tử  luân  hồi,  đừng  tưởng  gì  khác  nữa.  Phải  niệm  kinh  cho  thuộc,  niệm 

thuộc nhằm ý nghĩa gì? Có lúc vọng tưởng dấy lên, hễ phát hiện chính mình 

đang  khởi  vọng tưởng  liền  niệm kinh thuộc lòng.  Niệm  một  hai đoạn kinh, 

vọng  tưởng  sẽ  mất.  Đấy  gọi  là   “chân  dụng  công” ,  gọi  là   “chân  tu  hành”.  

Phàm phu ai cũng có vọng niệm, không có vọng niệm là đã thành Phật rồi! 

Vì  thế,  bậc  cổ  đại  đức  dạy  chúng  ta:   “Chẳng  sợ  niệm  khởi,  chỉ  sợ  biết 

 chậm”.  Ý niệm có dấy lên cũng chẳng khẩn yếu gì, đấy là tập khí từ vô thủy 

kiếp đến nay, điều này phàm phu ai cũng có, không có gì kỳ lạ cả! Ý niệm 

vừa dấy lên liền nhận biết ngay lập tức. Giác là gì? Giác là Huệ, tiêu diệt ý 

niệm ấy đi, tiêu trừ đi. Vì thế, quý vị niệm Phật là giác, quý vị đọc kinh cũng 

là  giác,  quý  vị  nhìn  tượng  Phật  cũng  là  giác,  nhất  định  phải  trừ được  vọng 

niệm ấy. 







Động tịch vô ngại, phương niệm chân Phật. 

  

動 寂 無 礙，方 念 真 佛。 



(Động hay tịch đều vô ngại thì mới là niệm chân Phật)  





Đây  mới là chân chánh niệm Phật. Chân chánh niệm Phật quy kết lại 

là  tương  ứng,  “một  niệm  tương  ứng  một  niệm  Phật,  niệm  niệm  tương  ứng 

niệm niệm Phật”. Sự lý tương ứng, tánh tướng tương ứng. Lại xem tiếp phần 

kế:  





Phổ kiến pháp môn giả. 

  

普 見 法 門 者。 



(Pháp môn Phổ Kiến là)  





Một câu này là…  





Tức tổng thâu tiền nhị. 

  

即 總 收 前 二。 



(Nhằm gộp chung cả hai thứ trong phần trước)  





Hai thứ trong phần trước…  







Dĩ kết kỳ danh.  



以 結 其 名。  



(Nhằm kết lại phần giải thích tên gọi ấy)  





Câu này là câu tổng kết. Ngài gọi pháp môn ấy là pháp môn Phổ Kiến. 

tức là cảnh giới bình đẳng của hết thảy chư Phật và trí huệ vô ngại được gọi 

chung là pháp môn Phổ Kiến. 





 Tức tiền phổ nhãn minh triệt dã. 

  

即 前 普 眼 明 徹 也。 



(Tức  là  “phổ  nhãn  thấy  thấu  suốt  triệt  để”  như  đã  nói  trong  phần 

trước)  





“Phổ nhãn minh triệt” được nói trong phần trước, còn ở chỗ này thì…  





Tức thử hậu cú, khả vi tổng danh. 

  

即 此 後 句，可 為 總 名。 



(Tức là có thể coi câu sau cùng này là tên chung [của pháp môn])  





Pháp môn này được Ngài gọi bằng danh xưng chung là pháp môn Phổ 

Kiến.  Chúng  ta  thấy  Năng  Kiến  và  Sở  Kiến.  Trong  đoạn  sau,  đại  sư  lập  ra 

một đoạn vấn đáp. Ngài nói:  



Vấn, pháp môn vô lượng, hà dĩ sơ hữu tiện giáo niệm Phật? 

問，法 門 無 量，何 以 初 友 便 教 念 佛。 

(Hỏi:  Pháp  môn  vô  lượng,  vì  sao  vị  thiện  hữu  đầu  tiên  lại  dạy  niệm 

Phật?)  



Lời hỏi này rất hay! Vô lượng vô biên pháp môn, Thiện Tài gặp được vị 

đầu  tiên  để  tham  phỏng  là  tỳ-kheo  Cát  Tường  Vân,  vì  sao  trong  vô  lượng 

pháp  môn,  Ngài  lại  dạy  Thiện  Tài  pháp  môn  Niệm  Phật,  chẳng  dạy  pháp 

môn khác? Câu hỏi này rất hay, cũng là điều chúng ta đang ngờ vực! 



Đáp: Lược hữu thập nghĩa. 

答，略 有 十 義。 

(Đáp: Đại lược có mười nghĩa)  



Đại  sư  Thanh  Lương  trả  lời  câu  hỏi  này.  Nói  thật  ra  thì  có  vô  lượng 

nghĩa. Vô lượng nghĩa được quy nạp thành mười điều cho dễ nói, thuận tiện 

một chút, nhằm biểu thị vô lượng. Dưới đây là mười câu. 



Niệm Phật tam-muội, chúng hạnh tiên cố. Trí Độ Luận vân:  “Bồ Tát 

 dĩ Bát Nhã Ba La Mật vi mẫu, Ban Châu tam-muội vi phụ cố”. 

念 佛 三 昧，眾 行 先 故。智 度 論 云，菩 薩 以 般若 波 羅 蜜 為 

母，般 舟 三 昧 為 父 故。 

(Vì Niệm Phật tam-muội đứng đầu các hạnh. Trí Độ Luận ghi:  “Bồ Tát 

 lấy Bát Nhã Ba La Mật làm mẹ, lấy Ban Châu tam-muội làm cha” )  



Rất  nhiều  người  chưa  đọc  kinh  Hoa  Nghiêm,  cũng  có  nhiều  người  đọc 

kinh  Hoa  Nghiêm  theo  kiểu  nuốt  trộng  quả  táo,  chưa  nghiên  cứu  sâu  xa  ý 

nghĩa.  Nếu  thật  sự  đọc  kinh  Hoa  Nghiêm,  tìm  tòi  nghĩa  lý,  chưa  có  một  ai 

chẳng niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ! 

Tôi  đã  từng  thưa  với  các  quý  vị,  khi  trước  tôi  đã  từng  kể  rồi,  tôi  tin 

tưởng  pháp  môn  này  là  do  đọc  Hoa  Nghiêm,  giảng  Hoa  Nghiêm,  tôi  mới 

hiểu rõ. Hồi tôi ở Đài Trung, thầy Lý khuyên tôi niệm Phật. Ngài là thầy nên 

tôi  chẳng  thể  trái  ý,  nhưng  trong  tâm  hoàn  toàn  chẳng  phục!  Tuy  miệng 

không  dám  nói  ra,  nhưng  trong  tâm  không  phục.  Vì  sao  vậy?  Giáo  pháp 

nhiều như thế, chẳng để cho tôi thâm nhập, nghiên cứu, tìm tòi, bảo tôi niệm 

Phật, nói chung là không cam lòng, chẳng muốn. Năm Dân Quốc 60 (1971), 

tôi  bắt  đầu  giảng  Hoa  Nghiêm,  khi  ấy  giảng  Tứ  Thập  Hoa  Nghiêm  và  Bát 

Thập  Hoa  Nghiêm  cùng  một  lúc,  cũng  giảng  đến  chỗ  này.  Do  muốn  giảng 

thì  chẳng  thể  không  thâm  nhập,  nghiên  cứu,  mới  hiểu  rõ  pháp  môn  Niệm 

Phật thù thắng: Trong vô lượng vô biên pháp  môn, pháp môn Niệm Phật là 

bậc nhất. 



 Niệm Phật tam-muội chúng hạnh tiên cố. 

念 佛 三 昧，眾 行 先 故。 

(Vì pháp môn Niệm Phật đứng đầu các hạnh)  



Hạnh  này  là  hạnh  Bồ  Tát.  Trong  vô  lượng  vô  biên  Bồ  Tát  hạnh  môn, 

Niệm  Phật  tam-muội  được  tôn  là  bậc  nhất.  Do  vậy  Niệm  Phật  tam-muội 

được gọi là vua của các tam-muội, được xưng là Bảo Vương tam-muội là do 

ý nghĩa này. Đại sư Thanh Lương lại dẫn lời Trí Độ Luận để lập luận, đấy là 

chứng  minh  hết  sức  mạnh  mẽ,  chẳng  phải  là  Ngài  đoán  mò,  chẳng  phải  là 

kiến giải của cá nhân Ngài. Trong Đại Trí Độ Luận có một câu  “Bồ Tát lấy 

 Bát Nhã Ba La Mật làm mẹ, lấy Ban Châu tam-muội làm cha”.  Do  vậy, vị 

thiện  tri  thức  để  tham  học  đầu  tiên  trong  kinh  Hoa  Nghiêm  là  tỳ-kheo  Cát 

Tường Vân tu Ban Châu tam-muội. Trong phần trước, tôi đã nói cặn kẽ với 

quý  vị  về  Ban  Châu  tam-muội  rồi.  Ban  Châu  tam-muội  lấy  niệm  A  Di  Đà 

Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ  làm  chủ,  niệm  một  vị  Phật  là  niệm  hết  thảy  Phật, 

sanh  về  một  cõi  Phật  là  sanh  về  hết  thảy  các  cõi  Phật,  thật  chẳng  thể  nghĩ 

bàn! Đúng  là chưa có pháp  môn  nào có sức thù thắng  như thế. Bát Nhã Ba 

La Mật có trọng yếu hay không? Trọng yếu! Do vậy, trong năm ngoái chúng 

tôi đã giảng Kim Cang Bát Nhã. 

Những  đồng  tu  ở  bên  Mỹ  gọi  điện  thoại  cho  tôi,  họ  đã  hoàn  thành  bản 

Giảng  Ký  kinh  Kim  Cang  Bát  Nhã  trên  máy  điện  toán,  sau  khi  hoàn  thành 

còn đợi tôi  xem  lại  một  lượt,  lại sửa đổi cặn kẽ, rồi  mới cho  in thành sách. 

Tôi nghĩ đại khái phải mất thời gian một năm. Sau một năm, cuốn Kim Cang 

Kinh  Giảng  Ký  được  in  ra,  phân  lượng  đại  khái  là  phải  gấp  rưỡi  bản  Vô 

Lượng  Thọ  Kinh  Giảng  Ký.  Vô  Lượng  Thọ  Kinh  Giảng  Ký  in  bản  hoàn 

chỉnh  gồm  bốn  cuốn,  Kim  Cang  Kinh  Giảng  Ký  gồm  sáu  cuốn,  có  phân 

lượng lớn như vậy. Bản kinh ấy giảng mất bốn tháng, tổng cộng giảng trong 

hai trăm bốn mươi tám giờ, nhưng chúng tôi giảng Vô Lượng Thọ Kinh chỉ 

một  trăm  lẻ  bảy  giờ,  còn  để  giảng  bản  này  thì  mất  hai  trăm  bốn  mươi  tám 

giờ,  giảng  một  bộ  Kim  Cang  Kinh.  Nghe  nói  hiện  thời  ở  nơi  đây  có  đài 

truyền hình đã cho phát sóng, đại khái cần phải phát hình trong một năm. 



Đối  với  pháp  Ban  Châu  tam-muội  này,  cần  phải  biết  Kim  Cang  Bát 

Nhã.  Vì  sao  vậy?  Biết  Kim  Cang  Bát  Nhã  thì  quý  vị  mới  có  thể  thấy  thấu 

suốt,  mới  buông  xuống  được;  quý  vị  niệm  Phật  mới  được  tương  ứng.  Nếu 

quý vị không có trí huệ, trong phần trước [như tôi đã nói] quý vị không chấp 

Có sẽ liền chấp Không, quý vị niệm Phật sẽ chẳng thể tương ứng được. Trí 

huệ Bát Nhã dạy chúng ta phải bỏ, đừng chấp vào hai bên Có và Không thì 

một câu Phật hiệu sẽ đắc lực, được tương ứng. Đây là lý do thứ nhất. Lý do 

thứ hai:  





Y Phật lực năng thành thắng hạnh cố. 

  

依 佛 力 能 成 勝 行 故。 



(Do nương vào Phật lực sẽ có thể thành tựu hạnh thù thắng)  





Ý nghĩa của câu này rất rõ ràng. Tu học các pháp môn khác là cậy vào 

chính  mình,  cậy  vào  chính  mình để  đoạn  Hoặc  chứng  Chân,  khó  lắm!  Quá 

sức là khó! Nhưng pháp môn Ban Châu Tam Muội Niệm Phật lập tức được 

Phật lực gia trì, điều này hết sức chẳng thể nghĩ bàn. Chẳng những được Bổn 

Sư  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  gia  trì,  A  Di  Đà  Phật  gia  trì,  còn  cùng  lúc  được 

mười phương ba đời hết thảy chư Phật gia trì. Chỉ cần quý vị thật tâm niệm, 

chỉ cần niệm đúng pháp, trong kinh có nói những đạo lý, phương pháp này, 

đúng như lý, như pháp để niệm thì quý vị lập tức được chư Phật Như Lai gia 

trì, trở thành sự tu hành thù thắng nhất trong những hạnh môn. Do vậy, dựa 

vào  năng  lực  của  chính  mình  thì  quý  vị  phải  đoạn  phiền  não,  đừng  nói  chi 

khác, thị phi, nhân ngã, ngũ dục, lục trần, tài, sắc, danh vọng, ăn uống, ngủ 

nghỉ, quý vị có thể đoạn được hay chăng? Chẳng thể chỉ đoạn những thứ này 

trên  mặt  Sự!  Đoạn  trên  mặt  Sự  thì  vô  ích!  Cảnh  giới  hiện  tiền,  tuyệt  đối 

chẳng khởi tâm động niệm, như vậy mới gọi là thật sự đoạn. Quý vị vẫn còn 

có ý niệm sanh khởi thì quý vị chưa đoạn, ở chỗ nào thì quý vị mới được gọi 

là  đoạn?  Chẳng  khởi  tâm,  chẳng  động  niệm!  Nhất  định  phải  dựa  vào  Phật 

lực. Do vậy, pháp môn Niệm Phật dựa vào Phật lực, dựa vào sức gia trì của 

hết  thảy  chư  Phật.  Vì  thế,  quý  vị  phải  nghe  kinh.  Nếu  thường  nghe  kinh, 

những pháp sư khác giảng kinh quý vị cũng có thể đến nghe, quý vị đến nơi 

ấy để thể nghiệm. Giảng kinh Tịnh Độ, kinh Hoa Nghiêm là kinh Tịnh Độ, 

đặc biệt là Tứ Thập Hoa Nghiêm. Quý vị thấy hiện tại đang giảng pháp môn 

Niệm  Phật, bảo quý  vị  niệm  A Di Đà Phật, cho nên kinh  này  là Niệm Phật 

Kinh. Cổ nhân xưng tụng Vô Lượng Thọ Kinh là trung bổn Hoa Nghiêm, A 

Di Đà Phật  là tiểu bổn  Hoa Nghiêm. Như vậy  thì  Hoa Nghiêm  Kinh  là đại 

bổn của Vô Lượng Thọ Kinh. 



Vì  thế,  quý  vị  nghe  kinh  này,  đọc  loại  kinh  này,  khí  phận  khác  hẳn, 

đạo  tràng  này  cảm  ứng  khác  hẳn,  do  được  chư  Phật  hộ  niệm  cho  nên  mọi 

người trong đạo tràng này có thể sanh tâm hoan hỷ. Sanh tâm hoan hỷ chẳng 

phải là vì pháp sư giảng hay, thưa với các quý vị, mà là do Phật quang rưới 

soi,  là  được  Phật  lực  gia  trì.  Vì  thế,  quý  vị  có  cảm  nhận  đặc  biệt  là  do  ý 

nghĩa này. Quý vị lại nghe giảng những kinh khác, giảng kinh khác tuy vẫn 

có [sự hoan hỷ], nhưng sức hoan hỷ rất yếu ớt, khác hẳn! Do khí phận trong 

đạo tràng này khác hẳn nên quý vị cảm nhận khác hẳn. Nếu quý vị chú tâm 

lãnh hội, cũng thấy rất rõ rệt, rất rõ ràng, có thể nhận biết được. A! Hôm nay 

đến giờ rồi. Chúng tôi giảng đến đây thôi! 



Tứ Thập Hoa Nghiêm KinhHạnh Nguyện Phẩm 

Cát Tường Vân Tỳ Kheo Chương 

Phần 3 hết 



---o0o--- 

Phần 4 

Tập thứ bảy (12-13-07) 





Xin mở quyển kinh, trang thứ mười ba, dòng thứ nhất, đọc từ câu cuối 

cùng:  





Tam, công cao, dị tựu, dĩ tưởng vật cố. 

  

三 功 高 易 就，以 獎 物 故。 



(Ba  là  vì  thành  công  cao,  dễ  thành  tựu,  nhằm  tưởng  thưởng  chúng 

sanh vậy)  





Hôm qua chúng tôi giảng đến đoạn này, do đã hết giờ nên chưa giảng 

xong  đoạn  này. Ý nghĩa của đoạn kinh  văn  này  hết sức phong phú,  hết sức 

viên  mãn.  Ở  đây,  đại  sư  Thanh  Lương  thay  cho  chúng  ta  nêu  ra  một  nghi 

vấn, tức là: Pháp  môn vô lượng vô biên, vì sao khi Thiện Tài đồng tử tham 

học,  vị  thiện  tri  thức  thứ  nhất  liền  dạy  Ngài  pháp  môn  Niệm  Phật?  Ở  đây 

nhất định có dụng  ý, tuyệt đối chẳng phải  đột nhiên đề ra [pháp  môn Niệm 

Phật]. Do vậy, đại sư nói ra mười điều. Hai điều đầu đã giảng rồi, hôm nay 

bắt đầu giảng từ điều thứ ba. Điều thứ ba là  “công cao, dị tựu” ,  “công”  (功) 

là thành công, thành công đặc biệt cao, so với bất cứ pháp môn nào cũng đều 

thù  thắng  hơn.  Qua  các  kinh  luận,  chúng  ta  thường  thấy  đoạn  Hoặc  chứng 

Chân là công phu, có công phu đoạn Kiến Tư phiền não sẽ chứng được quả 

A La Hán. Thù thắng hơn nữa là chứng đắc quả Bích Chi Phật, bởi ngay cả 

tập khí của Kiến Tư phiền não cũng đều đã đoạn hết. Nếu có thể đoạn được 

Trần Sa phiền não, phá một phần vô minh, sẽ chứng được quả vị Bồ Tát, tùy 

theo công phu đoạn chứng15 sâu hay cạn mà Bồ Tát có năm mươi mốt địa vị 

khác nhau, nhưng đều chẳng bằng được pháp môn Niệm Phật. 



Pháp  môn  niệm  Phật   “dị  tựu” ,  “dị”   (易)  là  dễ  dàng,  “tựu”   (就)  là 

thành tựu, [ “dị tựu”  là] rất dễ dàng thành tựu. Vì sao thành tựu rất dễ dàng? 

Chẳng  cần  đoạn  Kiến  Tư phiền  não,  rất  dễ  dàng!  Đoạn  Kiến  Tư phiền  não 

quá ư là khó! Đừng nói là đoạn sạch Kiến Tư phiền não, những lời Phật nói 

trong kinh đều là dùng phương pháp quy nạp, như Kiến phiền não là những 

sai lầm về mặt kiến giải, Phật nói có tám mươi tám phẩm. Nói theo cách bây 

giờ,  Phẩm  là  chủng  loại.  Sai  lầm  về  mặt  kiến  giải  có  thể  chia  thành  tám 

mươi  tám  thứ,  tám  mươi  tám  thứ  này  đều  là  quy  nạp,  trong  mỗi  một  loại 

chẳng biết có bao nhiêu. Còn Tư Hoặc là suy nghĩ sai lầm, tư tưởng của quý 

vị có sai  lầm, tổng cộng  gồm tám  mươi  mốt loại  lớn. Đây là chín địa trong 

tam  giới,  quý  vị  phải  đoạn  sạch  những  thứ  này  thì  mới  liễu  sanh  tử,  thoát 

tam  giới,  vượt  thoát  lục  đạo  luân  hồi.  Trong  nhiều  phẩm  loại  như  thế,  nói 

thật  ra,  một  phẩm  chúng  ta  cũng  chẳng  thể  đoạn  được.  Đây  là  nói  sự  thật, 

quý vị không tin thì cứ tự mình thử xem, quý vị thấy chính mình có bản lãnh 

đoạn  trừ  được  hay  không?  Bất  luận  tu  học  pháp  môn  nào,  quý  vị  trì  giới 

cũng  vậy,  nghiên cứu  giáo  lý cũng  vậy, tham Thiền cũng  vậy, trì chú cũng 

vậy, quý vị xem chính  mình có bản lãnh để đoạn trừ được hay chăng? Khó 

lắm đấy! 



Trong pháp môn Tịnh Độ thì chẳng cần đoạn, chỉ cần quý vị niệm cho 

tương ứng là được rồi. Tương ứng với pháp nào vậy? Phương pháp đơn giản 

nhất  là tâm  và  miệng tương ứng,  miệng  niệm  A Di Đà Phật, trong tâm  thật 

sự  có  A  Di  Đà  Phật,  chứ không  phải  là  miệng  niệm  Di  Đà,  tâm  khởi  vọng 

tưởng thì không được rồi! Đây là nói về sự cảm ứng đơn giản nhất, rõ ràng 

dễ thấy nhất, công phu như vậy thì chắc chắn quý vị sẽ vãng sanh. Sanh về 

Tây  Phương,  kinh  Vô  Lượng  Thọ  giảng  rất  khéo:   “Viên  chứng  tam  Bất 

 Thoái”  (Chứng trọn  vẹn ba thứ Bất Thoái); trong bốn  mươi  tám  nguyện có 

cho chúng ta biết:  “Giai thị A Duy Việt Trí Bồ Tát” (Đều là A Duy Việt Trí 

Bồ Tát) .  A Duy Việt Trí Bồ Tát là địa vị nào? Từ Thất Địa trong Viên giáo 

trở  lên.  Đây  đúng  là   “công  cao,  dị  tựu” (thành  công  cao,  dễ  thành  tựu). 

Không một pháp môn nào sánh bằng được, đấy là sự thật. Vì sao pháp môn 

này đặc biệt đến thế? Điều này thì mọi người chúng ta đều hiểu, do oai thần 

bổn  nguyện  của  A  Di  Đà  Phật  gia  trì.  Điều  này  đã  được  nói  trong  phần 

trước,  điều  thứ  hai  là:   “Y  Phật  lực,  năng  thành  thắng  hạnh”   (Nương  vào 

Phật  lực  nên  có  thể  thành  tựu  hạnh  thù  thắng),  nương  vào  Phật  lực  chứ 

không  cậy  vào  chính  mình,  chính  mình  không  có  năng  lực  ấy,  nương  theo 

Phật lực. Chẳng những là một mình A Di Đà Phật đến gia trì, ngày hôm qua 

tôi đã nói với quý vị rồi: Được mười phương ba đời hết thảy chư Phật Như 

Lai đều gia trì, thật phi thường! 

A  Di  Đà  Phật  dùng  phương  pháp  này  để  tiếp  dẫn  hết  thảy  chúng  sanh 

trong pháp giới; hết thảy chư Phật Như Lai cũng dùng phương pháp này để 

tiếp dẫn hết thảy chúng sanh, tức là tùy theo thiện căn, phước đức của quý vị 

như  kinh  A  Di  Đà  đã  dạy:   “Bất  khả  dĩ  thiểu  thiện  căn,  phước  đức,  nhân 

 duyên đắc sanh bỉ quốc” (Chẳng thể dùng chút thiện căn, phước đức, nhân 

duyên để được sanh về cõi ấy). Thiện căn là gì? Tin tưởng. Quý vị gặp được 

pháp môn này, nghe tới kinh điển này, quý vị có thể tin tưởng, đấy chính là 

thiện căn của quý vị. Tin được, hiểu được, hiểu biết đấy! Chẳng hiểu vẫn tin 

thì  cũng  là  thiện  căn!  Quan  trọng  nhất  là  người  ấy  tin  tưởng,  chịu  phát 

nguyện cầu sanh Tịnh Độ, có thể thật thà niệm Phật. Đấy là phước đức, ai có 

phước đức nhất? Người phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ, người thật thà niệm 

Phật là người có phước báo hạng nhất trong thế gian. Quý vị phải hiểu người 

vãng sanh là đi làm Phật, làm một vị chân Phật, chẳng phải là giả Phật. Theo 

giáo  pháp  Hoa  Nghiêm,  họ  là  bậc  Bồ  Tát  từ  Thất  Địa  trở  lên,  là  đại  thánh 

nhân đấy! 

Nếu  nói  tới  thọ  dụng  thì  thế  giới  Tây  Phương  dùng  vàng  ròng  làm  đất, 

vàng ròng lót đất, lót đường. Trong thế gian hiện thời của chúng ta, thất bảo 

được mọi người coi trọng vô cùng, còn thất bảo trong Tây Phương Cực Lạc 

thế  giới  là  vật  liệu  để  xây  dựng  nhà  cửa,  là  vật  liệu  kiến  trúc,  chẳng  hiếm 

hoi, lạ lùng chi hết! Nơi chốn tốt đẹp, thù thắng như thế, lại đến dễ dàng như 

vậy, vì sao quý vị không chịu đi? Trong thế gian này có gì tốt đẹp để quý vị 

lưu  luyến  đâu  nhỉ?  Lưu  luyến  thế  gian  này  là  ngu  si!  Thế  gian  này  vô 

thường, thân thể  hết sức  yếu ớt;  hai  ngày  hôm  nay  khí  hậu bất thường, bao 

nhiêu người bị cảm cúm, yếu ớt quá! Tới Tây Phương Cực Lạc thế giới, quý 

vị đạt được thân thể kim cang bất hoại, thể chất chẳng phải là xương thịt, mà 

thể chất bằng “tử ma chân kim” (vàng ròng sắc tía, giồi mài tươi đẹp), dung 

mạo vĩnh viễn chẳng suy già, đúng là trường sanh bất lão, vô lượng thọ đấy! 

Chúng ta  nhất định phải  hiểu điều  này, ai  ai cũng  đều có thể  đến được  nơi 

ấy, vấn đề là quý vị chịu tu hành hay không? Thật sự là  “vạn người tu, vạn 

 người đến” . Bốn chữ  “công cao, dị tựu”  nếu đọc kỹ Tịnh Độ Tam Kinh sẽ 

lãnh hội được; nếu chẳng hiểu kinh giáo Tịnh Độ sẽ chẳng dễ gì hiểu được 

câu này. 

 “Dĩ tưởng  vật  cố”,    “tưởng”   (獎)  là  tưởng  lệ  (tưởng  thưởng,  khích  lệ), 

 “vật”   (物)  là  gì?  Chẳng  phải  chỉ  nói  về  người,  vì  nếu  chỉ  nói  về  người  thì 

phạm  vi quá  nhỏ, [vì “người” chỉ  là]  nhân pháp  giới trong  mười pháp  giới. 

Nói tới  “vật”  thì sao? Chúng sanh trong mười pháp giới đều bao gồm trong 

ấy, không có một ai chẳng được độ. Vì thế, kinh Hoa Nghiêm nói rất nhiều 

Bồ  Tát,  mỗi  vị  đều  phát  nguyện  vãng  sanh.  Nếu  quý  vị  hỏi  vì  sao  họ  phát 

nguyện vãng sanh ư? Quý vị đọc đoạn kinh văn này thì sẽ hiểu! Tỳ-kheo Cát 

Tường Vân là người đại diện, là người đề xướng. Đây là điều thứ ba, lý do 

thứ ba. 



Tứ quán thông thâm thiển, năng biến nhiếp cố. 

四 觀 通 深 淺，能 遍 攝 故。 



(Bốn là quán bao gồm cả sâu lẫn cạn, do có thể nhiếp khắp)  





Chữ  Quán  này  là  cương  lãnh  tu  học  trong  Phật  pháp  Đại  Thừa,  Phật 

pháp Đại Thừa đều là tu Quán. Nếu nói theo cách hiện thời, chữ Quán này là 

quan niệm, trong giới học thuật chúng ta thường nói tới nhân sinh quan, vũ 

trụ quan. Nếu nhân sinh quan của quý vị sai lầm, vũ trụ quan của quý vị lệch 

lạc, hãy sửa đổi quan niệm ấy cho đúng, đấy gọi là  “tu Quán”.  Do vậy, vô 

lượng vô biên pháp môn của Phật pháp Đại Thừa, nói chung đều là tu Quán! 

Không  cần  biết  quý  vị  dùng  phương  pháp  nào,  đều  là  sửa  đổi  kiến  giải,  tư 

tưởng,  ngôn  hạnh  cho  đúng,  quan  trọng  nhất  là  quan  niệm;  sửa  đổi  quan 

niệm  sai  lầm  của  quý  vị  cho  đúng.  Tuy  chúng  ta  sai  lầm  có  sâu  hay  cạn, 

nhưng  một  câu  Phật  hiệu  của  pháp  môn  Niệm  Phật  có  thể  xuyên  suốt.  Ví 

như nhân pháp giới là quán cạn, Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát quán sâu, 

một câu Phật hiệu này có thể thông khắp, sâu hay cạn đều bao quát trong ấy, 

tuyệt  diệu!  Những  pháp  môn  khác  thì  hễ  cạn  sẽ  không  thể  dùng  cho  sâu 

được, hễ sâu thì chẳng áp dụng cho cạn được, pháp môn này có thể bao gồm 

trọn  khắp  chúng  sanh  trong  chín  pháp  giới.  Đây  là  chỗ  thù  thắng  của  pháp 

môn  này.  Lý  do  thứ  tư  chính  là  tổng  cương  lãnh  tu  hành  trong  tất  cả  các 

pháp  môn  đều  chẳng  bằng  pháp  môn  Niệm  Phật.  Trong  phần  trước,  chúng 

tôi đã nói về pháp Niệm Phật rồi, quý vị chỉ quán Phật, quý vị thường tưởng 

Phật là đã bao gồm vô lượng vô biên công đức của hết thảy chư Phật, trong 

phần trước tôi đã nói rất cặn kẽ. Lý do thứ năm là: 





Tiêu diệt trọng chướng, vi thắng duyên cố. 

  

消 滅 重 障，為 勝 緣 故。 



(Vì tiêu diệt chướng nặng, làm duyên thù thắng)  





Từ  vô  thủy  kiếp  đến  nay,  hết  thảy  chúng  sanh  tạo  tác  tội  nghiệp  vô 

lượng  vô biên, trong kinh đức Phật đã nói, nói thật ra, những  tội  nghiệp ấy 

không có hình tướng. Đức Phật nói: Giả sử những tội nghiệp đã tạo tác mà 

có hình tướng, dẫu hình tướng nhỏ như vi trần, những tội nghiệp do chúng ta 

đã tạo trong vô lượng kiếp đến nay tích lũy lại, hư không hiện tại đều chẳng 

thể dung nạp được! Chúng tôi nói lời này có phải là dọa dẫm hay chăng? Có 

thật hay không? Thật đấy! Bởi lẽ, tội nghiệp tạo tác chẳng phải là nói những 

tội nghiệp quý vị tạo tác nơi lời lẽ, động tác, mà là do khởi tâm động niệm. 

Ngôn  ngữ,  động  tác  có  lúc  ngưng  nghỉ,  khi  ngủ  chẳng  tạo  nghiệp,  nhưng 

trong khi  ngủ, quý  vị  vẫn  nằm  mộng, trong  mộng  vẫn tạo  nghiệp.  Lúc  ngủ 

cũng không ngừng tạo nghiệp, quý vị nói sao đây? Kinh Địa Tạng nói khởi 

tâm động niệm  “không gì chẳng phải là tội” . Do vậy, tội nghiệp chất chứa 

vô cùng! 



Phương pháp nào tiêu trừ được những thứ tội nghiệp ấy? Người chưa 

học Phật không biết, họ còn chưa giác ngộ, chẳng biết sự nghiêm trọng của 

vấn đề này! Học Phật rồi, biết vấn đề này nghiêm trọng, cho nên hằng ngày 

mong tiêu nghiệp chướng. Tiêu bằng cách nào? Bái sám, bái sám có thể tiêu 

nghiệp chướng, đọc kinh, lạy Phật, trì giới, niệm chú, rất nhiều phương pháp 

đều  nhằm  tiêu  nghiệp  chướng,  tiêu  được  hay  không?  Tiêu  không  được!  Vì 

thế, mọi người chớ nên mê tín. Trước hết quý vị phải hiểu nghiệp chướng là 

gì? Quý vị phải hiểu rõ ràng: Nghiệp chướng là vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước; nói chung, chẳng ngoài ba loại lớn ấy. Nếu quý vị bái sám mà thật sự 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước không còn nữa thì sẽ tiêu nghiệp chướng, 

rất  hữu  hiệu.  Chỉ  sợ  trong  khi  quý  vị  bái  sám,  càng  lạy  vọng  tưởng  càng 

nhiều,  chẳng  những  nghiệp  chướng  không  tiêu  trừ  mà  càng  tu  nghiệp 

chướng  càng  nhiều,  có  hiện  tượng  như  thế  đấy!  Do  đây,  biết  được  rằng: 

Những phương pháp ấy vô hiệu đối với quý vị thì giống như bây giờ quý vị 

đang  bị  bệnh  nặng,  người  ta  cho  quý  vị  uống  thuốc,  uống  thuốc  rồi  bệnh 

chẳng nhẹ bớt, ngược lại nghiêm trọng hơn, tình hình giống như vậy đó. 



Chúng  sanh  trong  thời  đại  hiện  tại  này,  so  với  người  đời  trước  bệnh 

nặng hơn rất nhiều, đấy là thực tại. Hai mươi mấy năm trước kia, có một lần 

tôi gặp pháp sư Hội Tánh tại miền Nam. Hội Tánh là một vị pháp sư tốt, Sư 

vốn  quê ở tỉnh ấy,  hết sức  hiếm có, tôi  rất tôn trọng Ngài. Có  lần Ngài  nói 

đùa với tôi: “Bệnh của chúng sanh hiện thời nghiêm trọng hơn trước kia rất 

nhiều.  Cùng  một  căn  bệnh  mà  dùng  toa  thuốc  trong  quá  khứ,  trị  không  hết 

bệnh  thì  làm  cách  nào  đây?  Tăng  thêm  phân  lượng!  Trước  kia,  thuốc  dùng 

một tiền16 thì được, nay phải dùng tới ba tiền”. Tuy Ngài nói tỷ dụ, chúng tôi 

nghĩ rất có lý. 



Cùng  một  lý do ấy,  nay  muốn tiêu  nghiệp  chướng, chỉ có  niệm Phật. 

Trong  khoảng  đầu  niên  hiệu  Càn  Long  vào  đời  Thanh  trước  kia,  trong  bản 

chú  giải  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Kinh,  đại  sư  Từ  Vân  Quán  Đảnh  đã  có  nói: 

Hết thảy  những  người  nghiệp chướng sâu  nặng  [đến  nỗi] tất cả những kinh 

pháp, sám pháp do đức Như Lai đã nói đều không có cách nào tiêu trừ được 

thì  tối  hậu  vẫn  còn  một  câu  A  Di  Đà  Phật  có  thể  tiêu  trừ  được.  Câu  này 

chẳng dễ dàng nói ra, nếu chẳng phải là bậc tái lai sẽ chẳng thể nói được. Vì 

thế,  trong  Phật  đường  này,  mọi  người  mỗi  ngày  niệm  A  Di  Đà  Phật  tiêu 

nghiệp  chướng,  tiêu  diệt  trọng  chướng.  Trong  tâm  quý  vị  rất  an  tịnh,  rất 

thanh  tịnh,  một  câu  A  Di  Đà  Phật  từ  miệng  phát  ra,  lọt  vào  tai,  trong  tâm 

không  có  tạp  niệm,  không  có  vọng  tưởng,  không  phân  biệt,  không  chấp 

trước, nghiệp chướng của quý vị tiêu trừ! Quý vị có thể thường giữ gìn được 

[như thế] trong một tháng, hai tháng, ba tháng, thì công đức phi thường. Nếu 

quý  vị  tiếp  tục  giữ  gìn  được  trong  khoảng  thời  gian  hai  ba  năm,  quý  vị  sẽ 

tương thông với A Di Đà Phật. 



Đấy  là  lý  do  vì  sao  người  ta  niệm  Phật  hai  ba  năm  bèn  có  thể  tự  tại 

vãng  sanh,  đứng  mất,  ngồi  mất,  chẳng  phải  là  thọ  mạng  đã  hết  rồi  ư?  Tôi 

chẳng  đồng  ý  với  cách  nói  ấy.  Rất  nhiều  người  hỏi  tôi,  tôi  nói:  “Đâu  có 

chuyện  khéo  trùng  hợp  như  thế!”  Quý  vị  đọc  Vãng  Sanh  Truyện,  người  ta 

niệm ba năm đều vãng sanh. Đâu có chuyện khéo phù hợp như thế! Rốt cuộc 

đây là chuyện gì vậy? Họ nắm chắc điều kiện vãng sanh, muốn đi liền đi; so 

sánh hai thế giới thì nơi kia tốt đẹp quá, không cần thế giới này nữa, tôi phải 

ra đi cho mau. Vẫn còn thọ mạng cho tới sau này, nhưng họ không cần đến, 

họ muốn đi sớm hơn một chút, cần gì phải lưu luyến chốn này! Cần gì vẫn 

phải chịu tội nơi đây? Đạo lý như vậy đó! Do vậy người ta niệm hai ba năm 

bèn ra đi, tuyệt đối chẳng thể nói họ đã hết tuổi thọ. Hết tuổi thọ chỉ là một 

hai người thì còn được, chứ lẽ đâu nhiều người niệm ba năm đều đi, nói như 

vậy  chẳng  lọt tai!  Là  vì  họ  chẳng  cần  đến  thọ  mạng  của  chính  họ  nữa,  nói 

như vậy thì mới hợp lý, họ tiêu trừ nghiệp chướng rồi! 



 “Vi  thắng  duyên”   (Làm  duyên  thù  thắng):   “Thắng  duyên”   ở  đây 

chính  là  nhân  duyên  vãng  sanh  thành  Phật  thù  thắng  nhất.  Sanh  về  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới là thành Phật. Đấy là lý do thứ năm. 





Lục, song kiêm nhân pháp, dị gia hộ cố. 

  

六 雙 兼 人 法，易 加 護 故。 



(Sáu là vì kiêm cả người và pháp, dễ gia hộ vậy)  





Ý  nghĩa  này  cũng  sâu!  “Dị  gia  hộ” :   “Dị”   (易)  là  dễ  dàng,  dễ  dàng 

được  chư  Phật  Như  Lai  gia  trì,  hộ  niệm,  vì  sao  vậy?  Là  vì  người  và  pháp 

dung hợp thành  một thể. Chúng ta niệm Phật thì chúng ta là Người (Nhân), 

một  câu  A  Di  Đà  Phật  được  niệm  bởi  chúng  ta  chính  là  Pháp.  Một  niệm 

tương  ứng  một  niệm  Phật,  niệm  niệm tương ứng  niệm  niệm  Phật, chúng ta 

và  Phật  dung  hợp  thành  một  thể.  Đấy  là  cảm  ứng  đặc  biệt  dễ  dàng,  chẳng 

giống  như những pháp  môn khác, pháp  môn  này  và A Di Đà Phật trực tiếp 

dung  hợp thành  một thể. Cần biết  rằng:  A Di Đà Phật  là  hết thảy chư Phật 

Như Lai. Do vậy, đặc biệt dễ dàng được chư Phật hộ niệm, gia trì, không có 

pháp môn nào nhanh chóng hơn! Hôm qua tôi đã nêu ra mấy thí dụ để nói rõ 

với quý vị, ngay như chúng tôi giảng kinh ở bên ngoài, giảng kinh trong đạo 

tràng này được chư Phật hộ niệm, gia trì, cũng là do đạo tràng Tịnh tông đặc 

biệt  thù  thắng,  giảng  pháp  môn  Tịnh  Độ  lại  càng  thù  thắng  hơn  nữa.  Kinh 

Hoa Nghiêm là kinh điển Tịnh Độ, điều này đã được cổ nhân nói rất rõ ràng, 

[Kinh  Hoa  Nghiêm  là]  đại  bản  của  A  Di  Đà  Kinh,  trung  bản  là  Vô  Lượng 

Thọ  Kinh,  tiểu  bản  là  A  Di  Đà  Kinh,  đại  bản  là  Hoa  Nghiêm  kinh.  Năm 

mươi ba lần tham học từ đầu đến cuối đều hướng dẫn về Cực Lạc. Đấy chính 

là lý do thứ sáu. 





Thất, thập địa Bồ Tát giai niệm Phật cố. 

  

七 十 地 菩 薩 皆 念 佛 故。 



(Bảy, vì thập địa Bồ Tát đều niệm Phật)  





Ở đây, kinh Hoa Nghiêm đã trao cho chúng ta một chứng minh. Tất cả 

các  Bồ  Tát  tu  hành  chứng  quả,  trong  vô  lượng  pháp  môn,  bất  luận  quý  vị 

dùng pháp môn nào để tu tập, tu đến cuối cùng đều về Hoa Tạng thế giới là 

tu thành công. Điều này cũng cho thấy Kiến Tư phiền não đoạn xong, đoạn 

hết Trần Sa phiền não, vô minh cũng phá được mấy phẩm, đến lúc ấy, quý vị 

sẽ đến nơi đâu? Kiến Tư phiền não đoạn rồi sẽ thoát lìa lục đạo, Trần Sa, vô 

minh phá xong sẽ thoát lìa mười pháp giới. Sau khi thoát lìa mười pháp giới, 

quý vị sẽ trụ trong Nhất Chân pháp giới. Nhất Chân pháp giới chính là Hoa 

Tạng  thế  giới,  là  đạo  tràng  của  Tỳ  Lô Giá  Na  Phật.  Tiếp  tục  tu  hành  trong 

đạo tràng ấy, phá  vọng tưởng  tối  hậu, tức  vọng tưởng khó đoạn  nhất.  Phân 

biệt, chấp trước đoạn sạch rồi, chấp trước là lục đạo, phân biệt là mười pháp 

giới. Phân biệt, chấp trước không còn nữa thì lục đạo, mười pháp giới không 

còn  nữa;  cái  còn  sót  lại  là  vọng  niệm,  tức  là  những  vọng  niệm  vi  tế.  Đấy 

chính  là  chỗ  sai  biệt  của  bốn  mươi  mốt  địa  vị  Bồ  Tát  trong  Hoa  Tạng  thế 

giới. Vì sao có tới bốn mươi mốt đẳng cấp? Vọng niệm vi tế mọi người đoạn 

được nhiều hay ít khác nhau, đoạn ít thì phẩm vị thấp, đoạn nhiều thì phẩm 

vị cao. 



Trong ấy, chia ra Thập Trụ (tỳ-kheo Cát Tường Vân là Sơ Trụ), Thập 

Hạnh, Thập Hồi Hướng, ba mươi địa vị. Phá ba mươi phẩm vô minh là Đăng 

Địa (chứng nhập Sơ Địa). Thập Địa là từ Sơ Địa đến Đẳng Giác Bồ Tát gồm 

mười một địa vị; nói Thập Địa là dùng con số mười với ngụ ý viên mãn, chứ 

trên thực tế có tới mười một địa vị Bồ Tát. Từ Sơ Địa đến Thập Địa kể thêm 

Đẳng Giác, mười một địa vị Bồ Tát ấy là đạt đến giai đoạn cuối cùng, họ tu 

pháp môn nào? Niệm Phật! Vì thế, pháp môn Niệm Phật là pháp tu của Thập 

Địa  Bồ  Tát. Trước khi chứng Thập Địa,  họ tu  những pháp  môn khác  nhau, 

mỗi  người tu  một pháp, đến  khi Đăng  Địa,  mọi  người đều  giống  nhau, đều 

niệm Phật, đều niệm A Di Đà Phật, đều cầu sanh Tịnh Độ. 



Quý vị hãy nghĩ xem, hiện tại chúng ta bắt đầu bằng niệm Phật, niệm 


A Di Đà Phật. Quý vị lại suy nghĩ nhé! Những người học Mật, tham Thiền, 

bọn họ phải đăng địa rồi mới niệm A Di Đà Phật, còn chúng ta nay đã niệm 

A  Di  Đà  Phật,  chúng  ta  đến  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  thành  Phật  rồi, 

bọn  họ  vẫn chìm  nổi,  xoay  vần trong  lục  đạo, chẳng biết đến đời  nào, kiếp 

nào mới thoát ra, làm sao sánh bằng được? Nếu chúng ta hiểu rõ chân tướng 

sự  thật  này  thì  quý  vị  sẽ  chết  sạch  lòng  mong  ngóng,  khiêm  hư  sát  đất  tin 

tưởng  pháp  môn  này,  chắc  chắn  không  bị  dao  động,  quý  vị  cũng  có  thể 

buông  xuống  vạn  duyên.  Vì  sao  vậy?  Không  buông  xuống  được  sẽ  không 

thể  vãng  sanh,  thứ  gì  cũng  đều  buông  xuống  hết.  Tài,  sắc,  danh  vọng,  ăn 

uống,  ngủ  nghê,  ngũ  dục,  lục  trần,  danh  văn,  lợi  dưỡng,  chẳng  tiêm  nhiễm 

mảy may nào! Phải biết rằng: Những thứ ấy nếu dùng ngôn ngữ hiện thời để 

tỷ  dụ  thì  chúng  chẳng  phải  là  virus,  là  bệnh  ung  thư độc  địa  nhất  hay  sao? 

Tham, sân, si, mạn! Đấy là virus. Ngũ dục, lục trần, danh văn, lợi dưỡng hại 

chết  người.  Quý  vị  mắc  phải  bệnh  ngặt  ấy,  quý  vị  vẫn  chẳng  biết.  Dùng 

phương pháp nào để trị căn bệnh ấy? Niệm Phật, thật thà niệm Phật, thứ gì 

cũng  buông  xuống  hết,  trong  tâm  không  còn  chấp  trước,  không  còn  mong 

tưởng nữa! 



Nếu có năng lực để tu phước thì trong những  món phước báo, phước 

báo  nào  là chân thật  nhất?  Đem pháp  môn thù thắng  này  giới  thiệu  với đại 

chúng, phước báo ấy là chân thật. Hiện thời rất thuận tiện, in kinh tặng cho 

người khác, làm băng thâu âm, làm băng thâu hình, CD; thậm chí hiện thời 

cho phát sóng trên TV, đấy đều là tu phước báo chân chánh, đem pháp môn 

thù thắng này giới thiệu cho nó được phổ biến. Kinh thường gọi điều này là 

 “phước bất đường quyên”  (phước báo chẳng luống uổng). Công đức, phước 

báo ấy có thể mang đi theo được, bất luận quý vị thành Phật hay chưa, chắc 

chắn quý vị có phước báo. Vì sao không chịu tu phước? Nói thật ra, quý vị 

không chịu tu phước là vì không hiểu thấu triệt những lời Phật đã giảng, vẫn 

nửa  tin  nửa  ngờ.  Phật  dạy  không  sai,  nhưng  nay  chúng  ta  vẫn  không  làm 

được,  vẫn  cứ  nửa  tin  nửa  ngờ.  Ai  thật  sự  tin  tưởng  sẽ  làm  được,  người  ấy 

hiểu rõ làm như thế nào là chánh xác, làm như thế nào là thỏa đáng. 





Bát, Tam Bảo cát tường, kinh sơ thuyết cố. 

  

八 三 寶吉 祥 經 初 說 故。 



(Tám, do Tam Bảo là tốt lành, nên được kinh nói tới đầu tiên). 





Trong  hết  thảy  pháp  thế  gian  và  xuất  thế  gian,  tốt  lành  nhất  là  Tam 

Bảo. Vì thế, ba vị đầu trong  năm  mươi ba vị thiện tri thức tượng trưng cho 

Tam  Bảo.  Cát  Tường  Vân  đại  diện  cho  Phật  bảo,  dạy  chúng  ta  niệm  Phật. 

Đến  phần  sau,  vị  Nhị  Trụ  Bồ  Tát  là  tỳ-kheo  Hải  Vân  thuyết  pháp,  tức  là 

Pháp Bảo; vị Tam Trụ Bồ Tát là [tỳ-kheo] Diệu Trụ nương vào Tăng, tượng 

trưng cho Tăng Bảo. Do vậy vừa mở đầu cho năm mươi ba lần tham học thì 

ba vị này đại diện Phật, Pháp, Tăng, nhưng trong Phật Bảo lại dạy chúng ta 

niệm A Di Đà Phật, dạy chúng ta tu Ban Châu tam-muội, nhất tâm niệm  A 

Di Đà  Phật. Tam  Bảo  tốt lành  nhất, vì thế vô  lượng  vô biên pháp  môn, đặt 

Tam  Bảo  lên đầu. Chuyện  này,  nói thật ra, nếu đại sư  Thanh  Lương không 

chỉ cho chúng ta, chúng ta thường đọc theo kiểu nuốt trộng quả táo sẽ chẳng 

nhận thấy. Ngài chỉ điểm cho chúng ta, lắng lòng đọc kỹ thấy chẳng sai, ba 

vị  này  quả  thật  là  đại  diện  cho  Phật,  Pháp,  Tăng.  Trong  vô  lượng  vô  biên 

pháp  môn,  Tam  Bảo  đặt  tại  vị  trí  thứ  nhất.  Vì  thế,  bất  luận  pháp  môn  nào, 

Hiển  giáo,  Mật  giáo,  Tông  môn,  Giáo  Hạ,  hễ  quý  vị  theo  vào  Phật  môn, 

muốn  học  Phật thì  môn  học thứ nhất  là  Tam  Quy Y, tức quy  y Phật, Pháp, 

Tăng. Do vậy, Tam Quy Y không có tông phái, không có Hiển, Mật, có thể 

nói  là tất cả Phật pháp Đại  Thừa, Tiểu  Thừa, Hiển  Tông, Mật Tông đều có 

cùng chung một khoa mục, một khoa mục bắt buộc phải tu là Tam Bảo. 





Cửu, tức tâm tức Phật, dị nhất cảnh cố. 

  

九 即 心 即 佛，易 一 境 故。 



(Chín là do ngay cái tâm này chính là Phật, do dễ đạt được một cảnh)  





Đây  là  nói  về phương tiện tu  hành.  Tâm  là Phật. Cái  tâm  để  niệm  là 

chân tâm,  là Phật tâm,  đức Phật được  niệm  là  tự tánh Di Đà, cái tâm  niệm 

Phật  và  đức  Phật  được  niệm  không  hai.  Đây  chính  là   “nhất  cảnh”.   Nhất 

cảnh ấy chính là Nhất Chân pháp giới, chính là Bất Nhị pháp môn. Bất Nhị 

pháp môn là Nhất Chân pháp giới, quý vị rất dễ đạt được, rất dễ thành tựu, 

chẳng  giống  như  những  pháp  môn  khác  rất  khó!  Rất  khó  khế  nhập!  Người 

niệm  Phật  rất  dễ  khế  nhập.  Vậy  thì  trong  hiện  thời  những  vị  đồng  tu  niệm 

Phật rất nhiều, vì sao vẫn y như cũ chẳng thể khế nhập được? Đấy là vì quý 

vị niệm không đúng pháp. Cũng có thể nói là, chúng tôi nói từ chỗ gần gũi, 

dễ  thấy  thì  là  tâm  và  miệng  của  quý  vị  không  tương  ứng,  cho  nên  quý  vị 

chẳng thể nhập cảnh giới này. Nếu tâm và miệng tương ứng, khế nhập cảnh 

giới  này, bậc  lợi căn thì dăm  ba tháng, còn  người căn tánh rất chậm  lụt thì 

dăm ba năm sẽ thành công. Quý vị xem Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, đọc Vãng 

Sanh  Truyện,  hoặc  nhìn  vào  những  người  niệm  Phật  vãng  sanh  trong  thời 

gần đây sẽ hiểu rõ chuyện này. 



Trong  mấy năm gần đây nhất, ta có thấy những người niệm Phật thật 

sự vãng sanh. Chúng tôi ở tại Nam Dương, cư sĩ Lý Mộc Nguyên kể với tôi, 

thông thường gần như là [những người ấy] niệm nửa năm. [Trong số những 

người  ấy,  có  một  vị]  nửa  năm  trước  chẳng  biết   “Phật”   là  gì?  Khi  khuyên 

ông ta niệm Phật, ông ta thật thà niệm, niệm được nửa năm, ông ta bèn vãng 

sanh,  tướng  lành  thù  thắng  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Ông  Lý  Mộc  Nguyên  đưa 

cho tôi xem xá-lợi thu được sau khi hỏa thiêu, khi trông thấy, tôi thật sự bị 

cảm động. Xá-lợi của  ông ta  là thật, không phải  giả;  khi rớt  xuống  mặt đất 

lót đá Đại Lý, vang ra tiếng giống như bằng kim loại, rất êm tai, đó là điều 

thật sự là xá-lợi. Do đây biết rằng: Thời gian niệm Phật không lâu, vấn đề là 

ông ta thật sự buông xuống được, điều này hết sức trọng yếu! Nếu có tơ hào 

ý  niệm  tham  luyến  thế  gian  thì  sẽ  bị  chướng  ngại,  đấy  chính  là  nghiệp 

chướng, trọng chướng, chúng ta phải biết cách tiêu trừ nó. Tiêu trừ là buông 

xuống,  để  buông  xuống  thì  quý  vị  phải  thấy  thấu  suốt,  thấy  thấu  suốt  sẽ 

buông  xuống  được,  buông  xuống  không  được  là  vì  chưa  thấy  thấu  suốt. 

Thấy thấu suốt giúp cho buông xuống, buông xuống giúp cho thấy thấu suốt. 

Quý  vị  càng  buông  xuống  được,  quý  vị  càng  thấy  thông  suốt,  quý  vị  càng 

thấy sâu rộng hơn. 



Đến lúc ấy, pháp thế gian lẫn xuất thế gian không có gì khiến quý vị 

tham  ái,  không  gì  khiến  quý  vị  chấp  trước,  thứ  gì  quý  vị  cũng  đều  buông 

xuống. Thưa với quý vị, hết thảy đều buông xuống thì quý vị sẽ đạt được hết 

thảy, quý vị đạt được đại viên mãn, quý vị đạt được đại tự tại. Quý vị không 

chịu buông xuống, những gì quý vị đạt được chỉ là tí tẹo, một chút tẹo ấy là 

Tu  Đức  của  quý  vị.  Thứ  gì  quý  vị  cũng  buông  xuống  hết;  vì  sao  nói  “hết 

thảy sẽ đều đạt được”? Cái quý vị đạt được là Tánh Đức, là vô lượng trí huệ, 

vô  lượng  đức  năng,  vô  lượng  phước  báo  trong  tự  tánh  thảy  đều  hiện  tiền, 

những thứ ấy chẳng phải do tu mà có, mà là sẵn có trong tự tánh của quý vị. 

Những phước báo sẵn có trong tự tánh ấy là gì vậy? Kinh Hoa Nghiêm gọi 

nó là thế giới Hoa Tạng. Nếu quý vị đọc kinh văn của kinh Hoa Nghiêm thì 

từ quyển thứ nhất đến  nửa phần đầu quyển  mười  hai của bộ  Bát  Thập  Hoa 

Nghiêm  đều  là  nói  về  y  báo,  chánh  báo  trang  nghiêm  trong  thế  giới  Hoa 

Tạng, phần kinh  văn  tổng cộng  gồm  mười  một quyển rưỡi, quý  vị  hãy đọc 

đi. 



Nói đơn giản, cảnh giới Tây Phương Cực Lạc thế giới được nói trong 

Vô  Lượng  Thọ  Kinh,  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Kinh,  Di  Đà  Kinh  là  tánh  đức, 

chẳng phải là do tu mà có, nó là tự tánh, do tánh đức hiển hiện. Vì thế, quý 

vị đạt được đại viên mãn thì quý vị sẽ đạt được đại tự tại. Khi ấy, không gian 

hoạt động, lãnh vực sinh sống của quý vị sẽ là tận hư không, trọn pháp giới, 

chứ không phải là một khu vực bé bỏng. Đấy chính là điều thứ chín. 





Thập, vi biểu Sơ Trụ duyên Phật phát tâm, nhạo cúng dường cố. 



十 為 表 初 住 緣 佛 發 心，樂 供 養 故。 



(Mười,  vì  nhằm biểu  thị Sơ  Trụ do duyên  theo  Phật  mà phát  tâm,  ưa 

thích cúng dường)  





Điều thứ mười  này dựa theo sự biểu thị pháp để  nói,  nhằm chứng  tỏ 

Sơ Trụ Bồ Tát  “duyên Phật phát tâm”.  Câu nói chỉ có bốn chữ này rất trọng 

yếu. Phát tâm thù thắng khôn sánh, họ duyên nơi A Di Đà Phật mà phát tâm, 

đây cũng là như nay chúng ta nói: Vị ấy học Phật rất may mắn, vừa bắt đầu 

liền  tiếp  xúc  A  Di  Đà  Phật,  tiếp  xúc  Vô  Lượng  Thọ  Kinh,  chiếu  theo  kinh 

điển ấy để phát nguyện tu hành, thâm nhập một môn, đấy gọi là  “duyên Phật 

 phát tâm”.  Ưa thích cúng dường: Chữ Nhạo (樂) này có nghĩa là vui thích, 

vui  vẻ  cúng  dường.  Cúng  dường  những  gì?  Cúng  dường  bằng  cách  vâng 

theo lời dạy tu hành, chẳng phải cúng dường chi khác, vâng theo lời dạy tu 

hành để cúng dường. Trong mười đại nguyện vương của Phổ Hiền Bồ Tát có 

nói  đến  cúng  dường,  tức  Pháp  Cúng  Dường.  Tài  Cúng  Dường  dù  có  thù 

thắng  vẫn chẳng  hơn được Pháp Cúng Dường.  Thế  nhưng  người có trí  huệ 

đã  đem  Pháp  Cúng  Dường  và  Tài  Cúng  Dường  kết  hợp  thành  một.  Ba  thứ 

cúng dường Tài, Pháp, Vô Úy đều viên mãn trong cùng một lúc. 



Những đồng tu hiện tiền chúng ta đại khái đều là tu như vậy. Quý vị 

bỏ tiền in kinh, một cuốn kinh phải dùng tiền bạc để in, món tiền ấy là Tài, 

nhưng in ra cuốn kinh ấy là Pháp, có phải là Tài Cúng Dường lẫn Pháp Cúng 

Dường đều có hay chăng? Hết thảy chúng sanh đọc bản kinh ấy, chiếu theo 

phương pháp ấy để tu  hành, tâm khai  ý  giải,  xa  lìa  hết thảy sợ  hãi,  nên Vô 

Úy Cúng Dường cũng nằm trong ấy. Một hành động đạt được cả ba điều, là 

chân thật nhất. Ngoại trừ bỏ tiền ra, ngoài in kinh ra, hiện thời làm băng thâu 

hình, làm CD, hiệu quả tương đồng. Nhất là trong thời bây giờ có rất nhiều 

người không muốn xem sách, trông thấy một đống văn tự nhiều chừng đó họ 

đâm ra chán ngán, mệt mỏi, họ thích nghe hơn. Hiện thời, so ra con người ưa 

nghe  nhiều  hơn  người  thích  đọc.  Thích  nghe  thì  đem  băng  thâu  âm  cúng 

dường họ, làm băng thâu âm cũng cần tiền, Tài Bố Thí đấy. Nhưng nội dung 

trong ấy là Phật pháp, Pháp Bố Thí đấy. Do vậy, cũng là ba thứ bố thí cùng 

được viên mãn trong một hành động. 



Vì  thế,  qua  kinh  điển,  đức  Phật  dạy  chúng  ta,  phàm  phu  chưa  kiến 

tánh  rất  khổ  não,  trong  tự  tánh  quả  thật  trí  huệ,  đức  năng  viên  mãn,  nhưng 

phước đức ấy chẳng thể hiện tiền. Ví như điều gì? Quý vị có tài sản ức vạn, 

tiền tài gởi trong ngân hàng, bỏ trong két bảo hiểm, trên thân không có một 

đồng,  bụng  đói  đi  xin  ăn,  quý  vị  nói  có  đáng  thương  hay  không?  Tiền  ư? 

Tiền trong ngân hàng không rút ra được, tình cảnh của lục đạo phàm phu là 

như  vậy,  chứ  không  phải  là  chẳng  có!  Theo  kinh  Hoa  Nghiêm,  trí  huệ  đức 

năng của quý vị và chư Phật Như Lai không khác gì nhau, trong phẩm Xuất 

Hiện có nói:  “Hết thảy chúng sanh đều có trí huệ, đức tướng của Như Lai, 

 do vì vọng tưởng, chấp trước nên chẳng thể chứng đắc” . Vọng tưởng, chấp 

trước chính là két bảo hiểm trong ngân hàng, đóng kín không lấy ra được; do 

vậy vẫn phải xin ăn, vẫn phải đi ăn mày. Vì thế, Phật, Bồ Tát trông thấy kêu 

là  “đáng  thương!”  Kẻ  đáng  thương  xót!  Quý  vị  thật  sự  không  có  tiền  thì 

chẳng kể là đáng thương, có tiền mà phải xin ăn thì mới đáng thương, thật sự 

là kẻ đáng thương! 



Phật  dạy  chúng  ta  hãy  trừ  khử  chướng  ngại  ấy  khiến  cho  công  đức 

phát  sanh  tiền  tài  trong  tự tánh  của  chúng  ta  đều  được  hiển  hiện.  Phật  dạy 

chúng ta  phương cách ấy,  nhưng trước  khi chúng  ta trừ được chướng  ngại, 

đức  Phật  nói  phàm  phu  có  phước  báo,  phước  báo  ấy  là  Tu  Đức.  Nói  cách 

khác,  đấy  không  phải  là  tiền  của  chính  mình,  quý  vị  tạm  thời  đi  làm  công 

kiếm  được  mấy  đồng  tiền.  Quý  vị  siêng  năng  làm  việc  sẽ  kiếm  nhiều  tiền 

hơn một chút, nếu lười nhác thì kiếm tiền ít đi một tẹo. Do vậy, phước báo 

trong lục đạo lớn hay nhỏ đều như làm lụng tạm thời, chẳng phải là tự tánh, 

cho nên những tiền của ấy sẽ ra sao? Món tiền ấy mất đi, quý vị kiếm được 

thì cũng rất dễ dàng mất đi. Nhưng nếu là tiền tài, của báu trong tự tánh thấu 

lộ  ra  sẽ  giống  như  nước  suối  chảy  ra  ngoài  cuồn  cuộn  không  ngừng,  vĩnh 

viễn  không  chấm  dứt,  chẳng  bị  mất  đi.  Như  thế  thì  nếu  quý  vị  nhập  được 

Nhất Chân pháp giới hay Tây Phương Cực Lạc thế giới hoặc là thế giới Hoa 

Tạng thì hễ quý vị đã tiến nhập, quý vị liền đạt được những của cải trong tự 

tánh, vĩnh viễn chẳng bị  mất đi, cứ cuồn cuộn không ngừng trào ra. Tu các 

pháp môn khác thì khó khăn, chứ tu pháp môn Niệm Phật dễ dàng, rất dễ đạt 

được.  Do  vậy,  “duyên  Phật  phát  tâm”   thù  thắng  khôn  sánh.  Tỳ-kheo  Cát 

Tường Vân tượng trưng cho sự  “duyên Phật phát tâm” ; ở đây, Ngài tu Pháp 

Cúng Dường. 



Đức Phật dạy chúng ta, tức  nói  với bọn phàm phu chúng ta  là những 

gã phàm phu đáng thương đang tạm thời  làm  lụng. Đức Phật dạy chúng  ta: 

Tài sản của quý  vị chẳng phải  là quý  vị  tự có, không phải  là  nói quý  vị rất 

thông  minh,  rất  tài  năng,  kiếm  tiền  rất  giỏi,  không  có  chuyện  ấy  đâu  nhé! 

Quý vị hãy nghĩ tới những người xung quanh, người thông minh hơn quý vị 

nhiều  lắm,  giỏi  giang  hơn quý  vị cũng  đông  lắm,  vì sao  họ chẳng thể  kiếm 

tiền còn quý  vị thì kiếm  tiền được? Mấy  hôm trước, ở Tân Gia  Ba, tôi  gặp 

Phó  cư  sĩ,  rất  thú  vị.  Tuy  tôi  quen  biết  ông  ta  hai  ba  năm,  ông  ta  cũng  đã 

từng quy y bên đó, nhưng chúng tôi rất ít chuyện trò. Lần này có dịp ăn cơm 

tại đấy mấy lượt, nói mấy câu, chúng tôi mới biết ông ta là một nhân vật rất 

đặc sắc. Ông ta chưa hề đi học, nói cách khác, trình độ giáo dục rất thấp, ông 

ta  cũng  không  hiểu  tiếng  Anh.  Trong  xã  hội  Tân  Gia  Ba,  Anh  văn  hết  sức 

trọng  yếu!  Ông  ta  không  biết  Anh  ngữ.  Ông  ta  buôn  bán,  kể  với  tôi,  khởi 

nghiệp  bằng  hai  ngàn  đồng,  hiện  thời  mỗi  năm  ông  ta  kiếm  tới  một  ngàn 

vạn. Ông ta làm sao? Dựa vào đâu để làm? Dựa vào sự thành thật, trung hậu, 

chất phác, chẳng dối mình, chẳng lừa người, ông ta dựa vào những điều ấy. 



Tiếp xúc với những đại thương nhân ngoại quốc, họ hết sức coi trọng 

ông ta, giao quyền cho ông ta làm đại lý, giao cho ông ta, ông ta không làm. 

Ông ta muốn mời người khác làm thay cho ông ta. Ông ta nói người khác hễ 

thuê người là thuê làm kinh lý, làm thợ, còn ông ta mời người làm chủ, mời 

như  thế  nào?  Chuyện  gì  cũng  giao  hết  cho  người  ấy  làm.  Anh  làm  thành 

công thì ông ta kiếm được một ít lợi nhuận; anh làm thất bại thì ông ta hoàn 

toàn thất bại. Ông ta cái gì cũng không có, đây là một người rất kỳ lạ. Nhưng 

ông ta toàn gặp những người tốt, đều là người rất có lương tâm, đều là người 

rất thành thật, chuyện này hiếm có lắm, duyên tốt đấy! Tôi bảo ông ta rằng: 



- Tiền ông kiếm được chẳng phải nhờ vào đó đâu nhé! 



Ông ta hỏi: - Sao vậy? 



-  Đời  trước  ông  tu  Tài  Bố  Thí,  Tài  ấy  là  nhân,  những  cách  ông  làm 

hiện  thời  là  duyên,  có  nhân,  có  duyên  cho  nên  ông  mới  kiếm  tiền  thật  dễ 

dàng, ông kiếm tiền rất tự tại! 



Ông ta kể mỗi ngày ông ta không có chuyện gì, chỉ bồi tiếp những vị 

thương chủ, trong  kinh  Phật  gọi  họ  là “thương chủ”, tức  là  những  vị đại  xí 

nghiệp  gia  ngoại  quốc,  tiếp  đãi  họ  dùng  cơm,  tháp  tùng  họ  đi  mua  sắm,  đi 

vãn cảnh. Ông ta bảo đấy là công việc của ông ta, ông ta nói: “Con mỗi ngày 

làm chuyện ấy, không có chuyện gì khác. Cả ngày không có việc gì. Lên xe 

liền  mở băng  nghe  niệm Phật,  nghe thầy  giảng  kinh,  nghe kinh,  niệm Phật. 

Ngoại  trừ  nghe  kinh,  niệm  Phật  là  bồi  tiếp  những  vị  thương  chủ”.  Tất  cả 

chuyện  kinh  doanh  chẳng  nghe,  chẳng  hỏi  tới,  giao  cho  người  khác  toàn 

quyền xử lý cho ông ta, trọn chẳng hỏi tới, do người ấy làm; lại còn bảo kẻ 

ấy:  “Nếu  ông  thành  thật,  nếu  ông  làm  ăn  thật  thà,  tương  lai  của  ông  sẽ  vô 

lượng. Những ông chủ đại công ty  nhìn trúng tôi, tôi  nhìn trúng ông, trong 

tương  lai  khi  họ  nhìn  trúng  ông,  trực  tiếp  giao  cho  ông  làm,  coi  như  tâm 

phúc”.  Ông  ta  chẳng  sợ  người  khác  đoạt  quyền  đại  lý  của  mình,  ông  ta 

không có  ý  niệm ấy: “Anh  nắm  giữ  là tốt nhất, tôi không chuyện ấy, tôi có 

ăn, có mặc là đủ rồi”. Đây chính là do đời trước tu Tài Bố Thí, rất vui thích 

Tài Bố Thí, đời này được dễ dàng như vậy, rất hiếm có! 



Vì  thế,  Phật  dạy  chúng  ta  của  cải  là  quả  báo,  Tài  Bố  Thí  là  nhân 

duyên, thông minh, trí huệ là quả báo, Pháp Bố Thí là nhân. Hiện thời chúng 

ta thường bố thí Phật pháp, in kinh bố thí, làm băng thâu âm, thâu hình để bố 

thí,  sẽ  được  quả  báo  gì?  Thông  minh,  trí  huệ.  Vô  Úy  Thí  sẽ  được  mạnh 

khỏe, sống lâu. Người thế gian đều muốn có của cải, đều mong được trí huệ, 

đều  mong  mạnh  khỏe,  sống  lâu,  những  thứ quý  vị  mong  muốn  là  quả  báo, 

mong muốn quả báo nhưng chẳng tu nhân thì làm sao mà đạt được? Quý vị 

muốn  ăn  đào,  trước  hết  phải  trồng  cây  đào  thì  quý  vị  mới  có  thâu  hoạch. 

Chúng ta thấy những người phát tài là do cái nhân trong đời trước. Ông ta kể 

với tôi là ông ta kinh doanh kiếm tiền tại Đại Lục, những bạn bè giống như 

ông ta cũng kinh doanh giống như thế, ai nấy đều thất bại, đều lỗ vốn, chỉ có 

mình ông ta là kiếm lời, tuy kinh doanh cùng một nghề. Do nguyên nhân nào 

vậy?  Nhân  khác  nhau,  duyên  khác  nhau,  cho  nên  quả  báo  khác  biệt!  Hiện 

thời, ông ta đổ rất ít vốn vào Đại Lục, nhưng kiếm được lời. Ông ta giữ theo 

lẽ  công,  nộp  thuế  một  trăm  phần  trăm,  quyết  chẳng  trốn  thuế.  Ông  ta  nói: 

“Con cúng dường quốc gia, con cúng dường cho địa phương ấy, bố thí cúng 

dường”.  Nộp  thuế  một  trăm  phần  trăm  vẫn  có  lời,  chẳng  phải  là  nói  “nộp 

thuế sẽ không có lời”, vẫn có lời! 



Vì thế, nếu quý vị muốn giải thích hiện tượng này thì chỉ có Phật pháp 

mới  giải  thích  viên  mãn  nhất.  Chiếu  theo  Phật  pháp  để  tu  học  thì  không  gì 

chẳng có lợi, thật sự đạt được đại tự tại, thật sự là tốt lành nhất. Do vậy,  “xả 

 đắc”   (có  bỏ  mới  có  được),  đây  là  danh  từ  trong  Phật  học.  Xả  là  nhân,  sau 

đấy quý vị mới có Đắc. Đắc rồi lại phải xả. Đắc rồi thì chẳng thể không nói 

tới Xả. Đắc rồi phải Xả, Xả cho đến hết, cái quý vị đạt được là phước báo, 

thật sự là chẳng có cùng tận. Trong quá khứ, đại sư Ấn Quang qua Văn Sao 

đã  thường  khen  ngợi  ba  người  sống  vào  thời  cổ  ở  Trung  Quốc  có  thể  làm 

khuôn  mẫu  cho  chúng  ta.  Người  thứ  nhất  là  Khổng  lão  phu  tử.  Khổng  lão 

phu  tử bố  thí.  Khổng  lão  phu  tử  không  có  tiền,  bố  thí  thứ  gì?  Bố  thí  pháp, 

Ngài  tu  pháp  bố  thí,  dạy  học.  Vì  thế,  quý  vị  thấy  quả  báo  là  con  cháu  của 

Ngài  mãi cho đến  ngày  nay, ở Đài  Loan  là ông  Khổng Đức  Thành, tại Đại 

Lục  là  họ  Khổng,  đều  được  xã  hội  đại  chúng  tôn  kính.  Khổng  Đức  Thành 

đến Mỹ, những viên chức thuộc chánh quyền California đặc biệt tiếp đãi ông 

ta nồng hậu. Nghe nói ông ta là hậu duệ của Khổng lão phu tử bèn đặc biệt 

chiêu đãi, chẳng riêng người Trung Quốc mà ngay cả người ngoại quốc cũng 

đều tôn trọng. Tu pháp bố thí đấy! 



Vị thứ hai là Tể Tướng Phạm Trọng Yêm đời Tống. Phạm tiên sinh tu 

Tài Bố Thí. Tài lẫn pháp đều có. Thuở nhỏ chúng tôi học Quốc Văn, đọc bài 

Nghĩa Điền Ký là do Phạm tiên sinh soạn. Quý vị hãy nhìn vào hạnh nghi cả 

đời  Phạm  tiên  sinh.  Ông  xuất  thân  rất  nghèo,  là  Tú  Tài  nghèo  xuất  thân, 

trong nhà không có cơm ăn, đọc sách phải đến chùa miếu đọc. Quê ông ta ở 

Tô Châu, lần sau quý vị đến Tô Châu vãn cảnh có thể đến thăm nhà ông ta, 

mộ  ông  ta  cũng  ở  đó.  Tổ  Ấn  Quang  nói  [dòng  dõi  Phạm  Trọng  Yêm]  một 

ngàn năm gia đạo chẳng suy. Thông thường một dòng họ truyền được ba đời 

đã  chẳng  dễ  dàng  rồi.  Dòng  họ  ông  truyền  suốt  một  ngàn  năm  chẳng  suy, 

mãi cho tới nay vẫn hưng vượng. Vì nguyên nhân nào? Cụ chịu bố thí, con 

cháu bắt chước theo. Phạm tiên sinh đáng được người khác tôn kính, ông hết 

sức nghèo khổ, đến đọc sách tại chùa  miếu, tự  mình  mỗi  ngày  nấu  một  nồi 

cháo loãng, chia làm bốn phần, mỗi bữa ăn một phần, sống gian khổ như thế 

để học hành. 



Trong truyện ký của ông ta có chép  một câu chuyện. Ông  ta từng có 

lần gặp  một thầy bói, ông ta cũng đi coi bói. Ông ta đi coi bói bèn hỏi thầy 

bói: “Thầy coi  xem tôi có làm  Tể Tướng  được hay không?” Thầy bói  nghe 

câu nói ấy bèn cười mỉa: “Ngươi chưa khỏi cuồng vọng quá mức rồi! Vì sao 

mong làm Tể Tướng?” Ông ta lập tức đổi giọng: “Vậy thì tôi làm thầy lang 

có được hay không?” Thầy bói đáp: “Lạ thật! Sao từ Tể Tướng lại lọt xuống 

làm  thầy  lang  vậy?”  Thầy  bói  hỏi:  “Ý  ngươi  là  sao?”  Ông  ta  đáp:   “Người 

 trong thế gian chỉ có Tể Tướng và thầy thuốc có thể cứu người”.  Ông thầy 

bói nói: “Ngươi sẽ  là  một  vị  Tể Tướng thật sự, không có  lòng  riêng tư, chỉ 

nhằm cứu  đời, cứu  người”. Rất bội phục ông  ta. Sau  này, quả  nhiên  ông ta 

làm Tể Tướng. 



Khi học hành trong chùa miếu, sống khổ sở như thế, ông ta phát hiện 

ra một số vàng được giấu diếm. Trong chùa miếu ông ta ngẫu nhiên tìm ra, 

chẳng biết ai đã chôn giấu vàng, đựng trong cái vò, số lượng rất nhiều. Sau 

khi  ông  ta  phát  hiện  bèn  chôn  vùi  xuống  đất,  cũng  chẳng  nói  với  ai  khác, 

chẳng  động  tâm!  Đối  với  tài  vật  chẳng  động  tâm.  Mãi  cho  đến  khi  ông  ta 

làm Tể Tướng, ngôi miếu ấy đã lâu ngày không được tu sửa, trước kia Phạm 

tiên sinh từng học hành ở nơi ấy, rất có duyên phận với nó, nghĩ tới chuyện 

sửa miếu và hóa duyên. Cụ rất khảng khái, cầm bút viết “vàng ròng mấy vạn 

lạng”. Người trong miếu vui mừng khôn xiết. Tiền ở đâu? Ông ta lại không 

giao  tiền,  mà  nói  với  họ:  “Trong  miếu  các  ông  dưới  gốc  cây  nọ  có  vàng 

ròng, các ông hãy đào lên!” Đào lên quả đúng như vậy, đem vàng sửa miếu. 

Trong lúc cùng quẫn nhất, trông thấy tiền của nhiều như thế mà chẳng động 

tâm! Thật phi thường! Sau khi làm quan, thâu nhập nhiều rồi, bổng lộc nhiều 

rồi,  vẫn  sống  như  một  chàng  Tú  Tài  nghèo  khổ  như  xưa,  cuộc  sống  trong 

nhà vẫn đơn giản như thế, vẫn thanh bần như thế, đem tiền tài ấy nuôi nấng 

những người khổ sở, gian nan trong dòng họ. Ông ta nuôi ăn hơn ba trăm gia 

đình,  thâu  nhập  của  một  người  đem  nuôi  hơn  ba  trăm  gia  đình,  sống  cuộc 

đời bình đẳng, hiếm có thay! 



Con cháu đều noi  gương, đấy  là  gia phong của ông ta. Con cháu đều 

phi thường, trong số năm người con của ông ta có hai người làm Tể Tướng, 

trong ấy có  một người làm tới chức Ngự Sử Đại Phu. Nếu nói theo thể chế 

của  chúng  ta  hiện  thời  thì  hai  vị  làm  hành  chánh  viện  trưởng  (thủ  tướng), 

một  vị  làm  giám  sát  viện  trưởng  (chánh  án  tối  cao  pháp  viện).  Khi  ông  ta 

chết,  thời  cổ  có  quan,  có  quách,  có  quan  tài,  nhưng  không  có  quách,  mua 

không được! Quách là phía ngoài quan tài lại có một cái quan tài nữa, không 

có tiền mua! Quý vị nghĩ thử xem, con cháu làm quan lớn như thế mà tiền đi 

đâu cả rồi? Bố thí, cứu tế người nghèo khổ, mở bệnh viện, dựng trường học, 

vun quén cho người đi học, thay quốc gia bồi dưỡng nhân tài. Cả nhà ông ta 

làm  những chuyện ấy. Đời  đời đều  làm  như thế, đời đời  nẩy sanh  nhân tài, 

suốt  một  ngàn  năm  gia  đạo  không  suy,  do  nguyên  nhân  nào?  Xả  mình  vì 

người,  không  nghĩ  đến  bản  thân,  luôn  nghĩ  tới  xã  hội,  luôn  nghĩ  tới  đại 

chúng  khổ  sở,  hoạn  nạn,  làm  thế  nào  để  giúp  đỡ  người  khác.  “Nhạo  cúng 

 dường cố”  (Vì  vui thích cúng dường). Do vậy,  đại sư  Ấn Quang bội phục, 

trong số các vị cổ thánh tiên hiền của Trung Quốc, ngoại trừ Khổng lão phu 

tử, ông ta là vị thứ hai. 



Vị thứ ba được đại sư  Ấn Quang  nhắc tới là  một  vị trạng  nguyên  họ 

Diệp  sống  vào  đời  Thanh,  cũng  là  người  siêng  năng,  tiết  kiệm,  bố  thí,  đời 

đời  trung  hậu,  mãi  cho  đến  hết  những  năm  cuối  đời  Thanh,  trong  ba  trăm 

năm gia đạo không suy, đây là điều tổ Ấn Quang bội phục nhất. Trong lịch 

sử  Trung  Quốc,  dòng  họ  lưu  truyền  lâu  dài,  Tổ  thấy  có  ba  người  đã  cho 

chúng ta thấy được điều  gì?  Tích đức, tài  bố thí, pháp bố thí,  vô  úy bố thí. 

Do vậy, hễ ai xả được thì sau này sẽ đạt được, được con cháu hiền huệ, trong 

gia đình đời đời xuất hiện nhân tài, mưu cầu hạnh phúc cho quốc gia, cho xã 

hội. Ở đây, chữ cuối cùng trong lời chú giải là  “nhạo cúng dường cố”.  Đây 

đều  là  nói  theo  pháp  thế  gian,  chúng  ta  học  Phật  càng  phải  nên  thực  hiện. 

Giảng đến chỗ  này  là  đã  giới  thiệu  xong danh  xưng của pháp  môn  được tu 

hành bởi tỳ-kheo Cát Tường Vân. Lại đọc tiếp kinh văn. 





 Như chư Bồ Tát Ma Ha Tát vô lượng trí huệ cụ túc viên mãn thanh 

 tịnh hạnh môn, khởi năng liễu tri sở hữu biên tế. 

  

如 諸 菩 薩 摩 訶 薩 無 量 智 慧 具 足 圓 滿 清 淨行 門，豈 能 了 

知 所 有 邊 際。 



(Như các hạnh  môn thanh tịnh vô lượng trí huệ đầy đủ viên mãn của 

các Bồ Tát Ma Ha Tát, làm sao có thể biết rõ tất cả ngằn mé)  





Phần kinh văn tiếp theo rất dài. Đoạn kinh văn này được chia thành ba 

tiểu đoạn, chúng ta xem chú giải. 





Như chư Bồ Tát hạ. 

  

如 諸 菩 薩 下。 



(Từ  “như các Bồ Tát”  trở đi)  





Tức là hai câu chúng tôi vừa mới nhắc tới, từ đấy trở đi. 





Thôi thắng tri đa. 

  

推 勝 知 多。 



(Đề cao người khác cao siêu hơn ta, biết nhiều hơn ta)  





 “Thôi”  (推) là đề cao,  “thắng”  (勝) là thù thắng. Đề cao người khác 

thù  thắng  hơn  ta.  Ta  chẳng  được  như  họ,  trong  vô  lượng  pháp  môn  ta  chỉ 

biết một pháp, bọn họ biết rất nhiều. Vì thế, trong năm mươi ba lần tham học 

của kinh Hoa Nghiêm, vị thiện tri thức nào cũng đều tự mình khiêm hư, tôn 

trọng người khác, khen ngợi người khác. Đấy là điều chúng ta cần phải học 

theo. Kinh văn chia thành ba đoạn. Đoạn thứ nhất là... 





Tổng tiêu  

  

總 標。 



(Nêu chung)  





Đoạn kinh văn chúng ta vừa mới đọc là nói chung, đoạn thứ hai…  







Biệt hiển  

  

別 顯。 



(Nói riêng biệt)  





Đoạn thứ ba là… 







Tổng kết. 

  

總 結。 





Kinh văn chia làm ba đoạn. 





Kim sơ  

  

今 初。 



(Nay luận về điều thứ nhất)  





Lời  giải  thích  tiếp  theo  đây  thuộc  đoạn  thứ  nhất,  chính  là  đoạn  kinh 

văn chúng ta vừa mới đọc. 





Phàm chư thôi thắng, tổng hữu nhị ý. 

  

凡 諸 推 勝，總 有 二 意。 



(Phàm các phần đề cao người khác cao siêu  hơn ta, nói chung có hai 

ý)  





Do  đây  là  lần  tham  học  thứ  nhất  trong  năm  mươi  ba  lần  tham  học, 

cuối [mỗi lần tham học] đều có một đoạn kinh văn giống như trong lần tham 

học thứ nhất  này  nên ở đây  luận chung  về ý  nghĩa. Trong  lời đề cao  người 

khác cao siêu hơn mình, có hai ý nghĩa. 





Nhất  giả  thông  chỉ  chư  Bồ  Tát  hạnh,  vị  Bồ  Tát  thắng  hạnh  vô 

lượng  vô  biên,  ngã  duy  tri  nhất,  tức  tiêu  trung  vân  nhi  chư  Bồ  Tát  vô 

lượng trí huệ cụ túc viên mãn đẳng. 

  

一  者  通  指  諸  菩  薩  行。謂  菩  薩  勝  行  無  量  無邊，我  唯  知 

一。即 標 中 云 而 諸 菩 薩 無 量 智 慧 具 足 圓 滿 等。 



(Một là chỉ chung cho các Bồ Tát hạnh, nói:  “Hạnh thù thắng của Bồ 

 Tát vô lượng vô biên, tôi chỉ biết một pháp” , tức  là  như trong  lời  trình bày 

tổng quát đã nói:  “Các Bồ Tát vô lượng trí huệ đầy đủ viên mãn”  v.v…)  





Đây  là  kinh  văn,  nêu  ra  những  ý  nghĩa  trong  kinh  văn  ấy.  Phật  pháp 

Đại  Thừa  thường  nói  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn.  Trong  Tứ  Hoằng  Thệ 

Nguyện  có  câu:   “Pháp môn  vô  lượng  thệ  nguyện  học”.   Thế  Tôn,  chư  Phật 

Như Lai tuyên  giảng cho  hết  thảy chúng sanh  vô  lượng  vô biên pháp  môn, 

chúng ta biết pháp môn nhiều như thế, nhưng có thể học được nhiều như thế 

hay chăng? Vì thế, pháp được Ngài tu học, Ngài chứng đắc là một pháp môn 

trong  vô  lượng  pháp  môn.  Một  pháp  môn  được  Ngài  tu  học  là  pháp  môn 

Niệm Phật, tuy không mang danh xưng là pháp môn Niệm Phật, nhưng trên 

thực tế  là pháp  môn Niệm  Phật. Chúng tôi hy  vọng các  vị  đồng tu  hãy đặc 

biệt chú ý tới điểm này, Ngài gọi pháp môn này là Ức Niệm Nhất Thiết Chư 

Phật Bình Đẳng Cảnh Giới Vô Ngại Trí Huệ Phổ Kiến Pháp Môn. Dài như 

thế,  rườm  rà  như  thế  đó,  chứ  nếu  đơn  giản  thì  chỉ  là  bốn  chữ   “Niệm  Phật 

 pháp  môn” ,  chính  là  pháp  môn  Niệm  Phật.  Trong  ấy  có  Năng  Niệm  (tâm 

niệm  Phật)  và  Sở  Niệm  (đối  tượng  được  niệm,  tức  đức  Phật  được  niệm). 

Cảnh giới của hết thảy chư Phật là Sở Niệm, vô ngại trí huệ là Năng Niệm. 

Do vậy, nói đơn giản chính là pháp môn Niệm Phật. 



Trong  vô  lượng  pháp  môn,  Ngài chỉ  tu  một pháp  môn  này, Ngài đắc 

pháp  môn  này;  do  vậy,  nếu  so  sánh  với  các  Bồ  Tát  khác  thì  làm  sao  sánh 

bằng được? Chúng ta phải học theo thái độ tu học ấy, ý nghĩa bao hàm trong 

ấy  rất  sâu.  Nói  thật  ra,  đều  nhằm  đối  trị  căn  bệnh  của  chúng  ta.  Phàm  phu 

không  một ai chẳng ngạo nghễ, ngã mạn, không ai chẳng tự phụ ta là đúng, 

nói chung  là  nghĩ “ta phi thường  lắm”, coi  rẻ  người khác. Đấy  là căn bệnh 

lớn.  Quý  vị  tu  hành,  quý  vị  chẳng  thể  giác  ngộ,  nguyên  nhân  khiến  quý  vị 

chẳng  chứng  quả  là  ở  chỗ  này;  do  vậy,  nhất  định  phải  học  khiêm  hư,  phải 

học nhún mình, người khác đều ở trên đầu ta, đều cao hơn ta. 



Nhất là trong thời đại dân chủ tự do mở rộng hiện nay; trong quá khứ, 

tôi ở Tân Gia Ba thường chuyện trò với pháp sư Diễn Bồi. Ngài nói hiện tại 

không  có  sư  đồ  (quan  hệ  thầy  trò  đúng  nghĩa),  trong  xã  hội  không  có  cha 

con. Hiện thời, trong một gia đình, ai lớn nhất? Con cái lớn nhất! Cha mẹ là 

đầy tớ của con cái, giống như kẻ hầu của chúng, chăm sóc nó, còn chúng là 

chủ cả nhà. Hiện tượng này trong xã hội quả thật là như thế. Trong Phật môn 

cũng giống như vậy, đâu còn có sư phụ, đồ đệ! Đồ đệ lớn nhất, sư phụ phải 

chăm sóc đồ đệ, phải hầu hạ đồ đệ, phải nghe lời nó. Lời pháp sư Diễn Bồi 

tuy rất đáng cảm khái, nhưng vẫn là sự thật. Chúng ta phải hiểu hiện nay là 

thời đại nào, quý vị phải thuận theo thời đại, quý vị hoằng pháp lợi sanh sẽ 

rất thuận lợi. Trái nghịch thời đại này thì sẽ bị chướng ngại nghiêm trọng, rất 

khó khăn. Vì thế, phải  nhận biết thời tiết  nhân duyên  là thời đại  nào, quyết 

định chẳng thể đo lường bằng tiêu chuẩn quá khứ, dùng quan niệm đạo đức 

của  quá  khứ để  nhìn,  để  đánh  giá  người  hiện  thời.  Như vậy  là  lầm  lẫn  quá 

đỗi, quý vị chẳng biết thời vụ. Người Trung Quốc thường nói:  “Kẻ biết thời 

 vụ là tuấn kiệt”.  Quý  vị phải  hiểu  rõ chân tướng sự thật, quý  vị phải thuận 

theo trào lưu thời đại. Ở nơi đây, quý vị dùng lòng chân thành, phương tiện 

thiện  xảo  để  khuyên  nhủ,  hướng  dẫn  họ,  khiến  cho  họ  cải  tà  quy  chánh  thì 

quý vị mới đạt được mục đích. Tuyệt đối chẳng thể dùng tiêu chuẩn quá khứ 

để  làm,  chắc  chắn  bọn  họ  nhất  định  sẽ  không  thể  tiếp  nhận,  lại  còn  phản 

kháng, quý  vị sẽ không đạt được  mục đích giáo  hóa chúng sanh. Do vậy,  ý 

nghĩa  được  bao  hàm  ở  đây  là  khiêm  hạ,  tức  khiêm  hư  và  nhún  mình,  nhất 

định tôn trọng người khác, đề cao người khác, bọn họ đều cao trỗi hơn chính 

ta. Đây là ý nghĩa thứ nhất. 





Nhị  giả,  tựu  nhất  hạnh  trung duy  tri  thiểu  phần,  như  nhất  Niệm 

Phật tức hữu đa môn. Ngã đản tri nhất, dư bất năng tri. 

  

二 者 就 一 行 中 唯 知 少 分。如 一 念 佛 即 有 多門。我 但 知 

一，餘 不 能 知。 



(Hai  là  trong  một  hạnh  chỉ  biết  được  chút  phần,  như trong  một  pháp 

Niệm Phật có nhiều môn. Tôi chỉ biết được một, những pháp khác chẳng thể 

biết)  





Ngài càng tỏ vẻ khiêm hư thì qua sự càng khiêm hư ấy đã dạy chúng 

ta  một  chân  lý.  Chân  lý  ấy  gì  vậy?  Thâm  nhập  một  môn.  Quý  vị  thấy  năm 

mươi  ba  người  ấy,  mỗi  một  vị  đều  là  thâm  nhập  một  môn,  thâm  nhập  một 

môn thì mới có thể chứng quả. Nếu chúng ta học quá nhiều môn, quá tạp, vô 

ích! Quý  vị phải  hiểu điều  này; do  vậy, ở  đây chúng ta phải thấu  hiểu điều 

Ngài muốn giảng cho chúng ta: Thâm nhập một môn. 



Niệm  Phật  ư?  Pháp  môn  Niệm  Phật  rất  nhiều.  Phương  pháp  Niệm 

Phật rất nhiều, Ngài chỉ biết có một, một pháp ấy là gì? Ban Châu tam-muội. 

Ban  Châu  tam-muội  là  chuyên  niệm  A  Di  Đà  Phật,  nhưng  niệm  Phật  lấy 

nhiễu Phật làm chánh, tận hết khả năng không được ngồi xuống; khi nào quá 

mệt  thì  ngồi  xuống,  nghỉ  ngơi  một  lát,  thời  gian  nghỉ  đủ  rồi,  lại  đứng  lên 

nhiễu  Phật  vì  lấy  nhiễu  Phật  làm  chánh.  Nói  thật  ra,  phương  pháp  này  đối 

với người từ tuổi trung niên trở lên rất tốt, nhiễu Phật là vận động, giống như 

tản bộ, trong Phật pháp chúng ta gọi là  “kinh hành”.  Đối với người già mà 

nói  thì  tản  bộ  là  vận  động  tốt  nhất,  quý  vị  thấy:  Trong  khi  thân  thể  quý  vị 

vận  động,  tâm  chuyên  chú  nơi  Phật  hiệu,  không  có  vọng  niệm,  tâm  tu  cái 

tâm thanh  tịnh;  nhiễu  Phật  là tu thân, thân thể  vận động, thân  và tâm  mạnh 

khỏe, người thế gian thường gọi đó là đạo dưỡng thân! Thù thắng bậc nhất! 

Không  có  gì  thù  thắng  hơn,  đạo  dưỡng  thân  tốt  nhất.  Ở  đây  Ngài  làm  mẫu 

cho chúng ta. 



Tiếp đó, đại sư Thanh Lương nói:  









Như hạ biệt trung nhị thập nhất môn giai ước niệm Phật. 

  

如 下 別 中 二 十 一 門 皆 約 念 佛。 



(Như trong hai  mươi  mốt  môn riêng biệt [được kể ra] trong phần sau 

đều thuộc về Niệm Phật)  





Trong  đoạn  kinh  văn  dưới  đây,  tuy  kể  ra  hai  mươi  mốt  pháp  môn 

Niệm Phật, tỳ-kheo Cát Tường Vân chỉ chọn lấy một loại. Chúng ta đọc tới 

đoạn kinh văn này mà vẫn chưa giác ngộ ư? Chúng ta hãy suy nghĩ, phương 

pháp này của Ngài tốt đẹp, rất thích hợp với ta. Do vậy, quý vị thấy tôi niệm 

Phật  chung  với  quý  vị,  quý  vị  thấy  tôi  luôn  đi  kinh  hành,  tôi  không  ngồi 

xuống.  Trừ khi có chuyện  gì cần phải  lo  liệu ra thì tôi đi  làm chuyện khác; 

nếu không có chuyện gì, khi niệm Phật, tôi nhiễu Phật, tôi ở một mình trong 

phòng  cũng  nhiễu  Phật.  Với  phương  tiện  hiện  tại,  nay  chúng  ta  dùng  máy 

Niệm Phật, thuận theo thanh điệu của máy, tùy theo tốc độ của máy, phương 

pháp  Niệm  Phật  của  chúng  ta  có  thể  nói  là  cả  thế  giới  đều  thống  nhất,  đều 

dùng cách  này.  Nhưng  hiện thời chúng  ta  dùng  máy  niệm  Phật,  những chữ 

trong câu niệm Phật hiệu ấy lờ mờ, không rõ ràng. Phòng thâu âm thâu của 

chúng ta đã xây xong, nghe nói đã xây xong rồi, máy móc nói chung là hiện 

thời  đã  trang  bị  đầy  đủ  rồi.  Hy  vọng  các  vị  đồng  tu  chúng  ta  có  thể  mười 

người, hay tám người, chẳng cần quá đông, đông quá lại không hay, ít người 

vẫn hơn. Mười người hay tám người niệm Phật hiệu cho ăn khớp, đến phòng 

thâu  âm  thâu  vào  một  cuốn  băng,  chúng  ta  làm  lại  máy  niệm  Phật  sao  cho 

từng  chữ  phân  minh,  rõ  ràng,  rành  rẽ.  Khi  niệm  thì  trong  ấy  gõ  thêm  một 

tiếng dẫn khánh, như thế sẽ hết sức viên mãn. Chúng ta làm máy niệm Phật 

mới để lưu thông toàn thế giới. Công đức Pháp Bố Thí ấy vô lượng! Khuyên 

người niệm Phật  mà! Sửa chữa những khuyết điểm hiện thời của máy niệm 

Phật chúng ta. Do vậy, ý nghĩa ở đây quả thật là rất sâu xa, dạy chúng ta hãy 

thâm nhập một môn. 







Hạ chư thôi thắng, lệ thử khả tri. 

  

下 諸 推 勝，例 此 可 知。 



(Những phần đề cao người khác trong các chương sau có thể dựa theo 

đây để biết). 





Tức là trong năm  mươi hai lần tham học trong phần sau, ý nghĩa của 

mỗi đoạn kinh văn đều giống như vậy, chỉ cần thấy các đoạn  “khiêm kỷ thôi 

 thắng”   (tự khiêm,  đề  cao  người  khác)  đều  mang  cùng  một  ý  nghĩa  này  thì 

chúng ta sẽ hiểu rõ. 





Nhi  ngôn môn giả, tùy kỳ nhất nhất, nhập Phật cảnh cố.    

  

而 言 門 者，隨 其 一 一，入 佛 境 故。 



(Nhưng nói tới môn thì tùy theo mỗi môn mà nhập cảnh Phật)  





 “Môn”   là  tỷ  dụ  cho  con  đường  thông  nhau,  có  thể  nối  với  nhau.  Vô 

lượng  vô  biên  pháp  môn  đều  có  thể  thành  Phật,  do  vậy  gọi  là  pháp  môn. 

Pháp  môn  vô  lượng  vô  biên.  Tuy  mỗi  một  môn  nào  cũng  đều  có  thể  thành 

Phật, trên lý luận không có sai biệt, nhưng trên sự thật, căn tánh chúng sanh 

có sai biệt. Kinh thường nói căn tánh của chúng sanh có thượng căn lợi trí, 

có trung căn, có hạ căn. Có những pháp  môn bậc thượng căn dễ dàng nhập 

môn, nhưng bậc trung hạ không có cách nào chứng nhập. Chẳng giống như 

pháp  môn  Niệm  Phật,  pháp  môn  Niệm  Phật  nói:   “Tam căn  phổ  bị,  lợi  độn 

 toàn thâu” (Thích hợp khắp ba căn, gồm thâu lợi căn lẫn độn căn). Bất cứ ai 

học theo phương pháp này đều có thể nhập môn, nhập môn này là nhập Phật 

cảnh  giới.  Nhập  Phật  cảnh  giới  là  như  nhà  Thiền  thường  nói:   “Minh  tâm 

 kiến tánh”,  kinh Duy Ma Cật gọi là  “nhập Bất Nhị pháp môn”. 

  

  



 Tùy nhất nhất cảnh, trí du lý cố. 

  

隨 一 一 境，智 遊 履 故。 



(Tùy theo mỗi một cảnh mà trí thâm nhập)  





Đây  là  nói  rõ  “làm  thế  nào  để  nhập?”  Trí  có  thể  nhập,  trí  huệ  mở 

mang  thì quý  vị sẽ khế  nhập, quý  vị sẽ có thể qua  lại trong cảnh  giới  Phật. 

Cảnh giới của chư Phật là Nhất Chân pháp giới. Do đây biết rằng: Pháp môn 

Niệm  Phật  là pháp  môn  mở  mang  trí  huệ, quý  vị có thể dùng  một câu Phật 

hiệu để dẹp  yên  phiền  não,  vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Trong  mười 

hai thời không có hết thảy vọng niệm, chỉ có một câu Phật hiệu, phẳng lặng, 

ổn  thỏa,  lâu  ngày  chầy  tháng,  phiền  não  ấy  chẳng  đoạn  mà  tự  nhiên  chẳng 

còn,  trí  huệ  tự  nhiên  hiện  tiền.  Từ  đâu  thấy  được  trí  huệ  hiện  tiền?  Một 

phương  pháp  rõ  ràng  nhất  là  đọc  kinh,  từ  trước  đến  nay  xem  kinh  không 

hiểu,  không  thấy  được  ý  nghĩa,  nay  thì  vừa  mở  kinh  văn  ra,  ý  nghĩa  đều 

thấy.  Trước  kia  đọc  lời  chú  giải  kinh  Phật  không  hiểu,  chẳng  hiểu  Ngài 

giảng  về cái  gì? Nay thì  vừa đọc  lời chú  giải,  ý  nghĩa đều  hiểu rõ cả. Điều 

này cho thấy  quý  vị phiền  não  giảm  nhẹ, trí  huệ tăng trưởng. Do  đọc kinh, 

quý vị tăng trưởng trí huệ, trong cuộc sống thường ngày, quý vị xử thế, đãi 

người, tiếp vật, đều là trí huệ, quý vị biết nên làm người như thế nào, sống ra 

sao,  làm  việc  ra  sao,  đãi  người  như thế  nào,  quý  vị  đều  hiểu  rõ  hết.  Trong 

cuộc sống, trong công việc, thành tựu vô lượng vô biên công đức viên mãn, 

tuy tích tụ vô lượng vô biên công đức vẫn chẳng chấp tướng, làm sao người 

ấy không khế nhập Nhất Chân pháp giới cho được? Niệm Phật như thế mới 

gọi là  “một niệm tương ứng một niệm Phật, niệm niệm tương ứng niệm niệm 

 Phật” , tự nhiên không miễn cưỡng mảy may nào, chúng ta sẽ thành tựu. A! 

Hôm nay hết thời gian rồi, chúng tôi giảng đến đây thôi! 





---o0o--- 

Tập thứ tám  (12-13-08) 





Xin giở quyển kinh trang thứ hai mươi, bắt đầu từ dòng thứ tư trở đi. 

Tiếp  theo  đây  là  một  đoạn  kinh  văn  rất  dài,  nói  tổng  cộng  hai  mươi  mốt 

môn, đều là pháp môn Niệm Phật. Danh xưng của chúng đều là dựa theo tác 

dụng  để  lập  danh  hiệu,  trước  hết  chúng  ta  đọc  kinh  văn  một  lượt.  Đại  sư 

Thanh Lương chú giải rất cặn kẽ. Tôi nghĩ đối với đoạn kinh văn này chúng 

tôi  giảng phần chú  giải  là được rồi.  Kinh  phải đọc  một  lượt. Xin  xem kinh 

văn:  





 Sở vị trí quang phổ chiếu sai biệt cảnh giới niệm Phật môn. 

  

所 謂 智 光 普 照 差 別 境 界 念 佛 門。 



(Như là môn Niệm Phật dùng trí quang chiếu khắp cảnh giới sai biệt)  







Câu  này  nêu  danh  xưng  của  pháp  môn,  câu  kế  tiếp  nói  tới  tác  dụng 

của pháp môn. 





 Thường  kiến  chư  Phật  chủng  chủng  quốc  độ  cung  điện  trang 

 nghiêm tất hiện tiền cố. 

  

常 見 諸 佛 種 種 國 土 宮 殿 莊 嚴 悉 現 前 故。 



(Do thường thấy các  thứ cõi  nước, cung điện của chư Phật đều cùng 

hiện tiền)  





Đây là môn thứ nhất. Thứ hai là:  





 Linh an trụ chủng chủng tăng thượng ý nhạo niệm Phật môn. 



令 安 住 種 種 增 上 意 樂 念 佛 門。 



(Môn niệm Phật khiến cho các thứ ý thích tăng thượng được an trụ)  





Đây là danh xưng của pháp môn, tác dụng của nó là:  





 Tùy chư chúng sanh tâm chi sở nhạo giai linh kiến Phật đắc thanh 

 tịnh cố. 

  

隨 諸 眾 生 心 之 所 樂 皆 令 見 佛 得 清 淨 故。 



(Do tùy  lòng ưa  thích của các chúng sanh  đều  làm cho  họ thấy Phật, 

được thanh tịnh)  





Môn thứ ba:  





 Linh an trụ cứu cánh Phật lực niệm Phật môn, linh nhập Như Lai 

 thập chủng lực trung tùy thuận hành cố. 

  

令 安 住 究 竟 佛 力 念 佛 門，令 入 如 來 十 種 力中 隨 順 行 

故。 



(Môn Niệm Phật khiến cho an trụ rốt ráo nơi Phật lực, do nó làm cho 

[người  niệm  Phật]  được  nhập  trong  mười  loại  lực  của  Phật,  tùy  thuận  mà 

hành)  





Môn thứ tư:  





 Linh an trụ chủng chủng Như Lai cứu cánh chánh pháp Niệm Phật 

 môn. 



令 安 住 種 種 如 來 究 竟 正 法 念 佛 門。 



(Môn niệm Phật khiến cho an trụ trong các thứ chánh pháp rốt ráo). 





Nghiệp dụng của môn này là:  







 Kiến nhất thiết Phật diễn thuyết chánh pháp hàm thính văn cố. 

  

見 一 切 佛 演 說 正 法 咸 聽 聞 故。 



(Do thấy hết thảy Phật diễn nói chánh pháp đều nghe)  







Môn thứ năm:  





 Biến chiếu thập phương vô sai biệt tạng niệm Phật môn. 

  

遍 照 十 方 無 差 別 藏 念 佛 門。 



(Môn  niệm  Phật  chiếu  khắp  các  tạng  không  sai  biệt  trong  mười 

phương)  





Tác dụng là:  





 Phổ kiến nhất thiết chư thế giới trung đẳng vô sai biệt chư Phật hải 

 cố. 

  

普 見 一 切 諸 世 界 中 等 無 差 別 諸 佛 海 故。 



(Do thấy biển chư Phật bình đẳng không sai biệt trong hết thảy các thế 

giới)  





Môn thứ sáu:  





 Nhập bất khả kiến cực vi tế xứ niệm Phật môn. 

  

入 不 可 見 極 微 細 處 念 佛 門。 



(Môn  niệm  Phật  nhập  vào  những  chỗ  cực  nhỏ  nhiệm  chẳng  thể  thấy 

được)  





Nghiệp dụng là:  





 Triệt  kiến nhất thiết vi tế cảnh trung Như Lai thần biến tự tại sự cố.   



徹 見 一 切 微 細 境 中 如 來 神 變 自 在 事 故。 



(Do thấy thấu suốt  những chuyện thần biến tự tại của Như Lai  trong 

hết thảy cảnh nhỏ nhiệm)  





Môn thứ bảy:  





 Trụ  chủng  chủng  kiếp  niệm  Phật  môn,  ư  nhất  thiết  kiếp  thường 

 kiến chư Phật thí tác Phật sự, hàm thân cận cố. 

  

住 種 種 劫 念 佛 門，於 一 切 劫 常 見 諸 佛 施 作佛 事，咸 親 

近 故。 



(Môn niệm Phật trụ trong các loại kiếp, do trong hết thảy kiếp thường 

thấy chư Phật thực hiện các Phật sự, đều thân cận)  





Môn thứ tám:  





 Trụ  nhất  thiết  thời  niệm  Phật  môn,  ư  nhất  thiết  thời  thường  đắc 

 kiến Phật, dữ Phật đồng trụ bất tương ly cố. 

  

住 一 切 時 念 佛 門，於 一 切 時 常 得 見 佛，與 佛 同 住 不 相 

離 故。 



(Môn Niệm Phật trụ trong hết thảy thời, do trong hết thảy thời thường 

được thấy Phật, ở cùng nơi với Phật chẳng tách lìa)  





Môn thứ chín:  







 Trụ  nhất thiết sát  niệm Phật môn,  nhất thiết sát  độ  hàm kiến  Phật 

 thân siêu quá thế gian vô đẳng tỷ cố. 

  

住 一 切 剎 念 佛 門，一 切 剎 土 咸 見 佛 身 超 過世 間 無 等 比 

故。 



(Môn niệm Phật trụ trong hết thảy cõi, do trong hết thảy cõi nước đều 

thấy thân Phật vượt trỗi thế gian, chẳng thể sánh bằng)  





Môn thứ mười:  





 Trụ  nhất thiết  thế  niệm  Phật  môn,  tùy  ư  tự  tâm  sở  hữu  nhạo  dục, 

 phổ kiến tam thế chư Như Lai cố. 

  

住 一 切 世 念 佛 門，隨 於 自 心 所 有 樂 欲，普 見 三 世 諸 如 

來 故。 



(Môn niệm Phật trụ trong hết thảy đời, do tùy theo tất cả những sự ưa 

muốn trong tự tâm mà thấy trọn khắp chư Như Lai ba đời). 





Môn thứ mười một:  





 Trụ  nhất  thiết cảnh  niệm  Phật môn,  phổ  kiến  nhất  thiết  chư  cảnh 

 giới trung chư Phật tương tục hàm xuất hưng cố. 

  

住 一 切 境 念 佛 門，普 見 一 切 諸 境 界 中 諸 佛相 續 咸 出 興 

故。 



(Môn  niệm  Phật  trụ  trong  hết  thảy  cảnh,  do  thấy  trọn  khắp  trong  hết 

thảy các cảnh giới, chư Phật đều liên tục xuất hiện). 





Môn thứ mười hai. 





 Trụ  nhất  thiết  tánh  tịch  diệt  niệm  Phật  môn,  ư  niệm  niệm  trung 

 kiến nhất thiết sát nhất thiết chư Phật thị Niết Bàn cố. 

  

住 一 切 性 寂 滅 念 佛 門，於 念 念 中 見 一 切 剎一 切 諸 佛 示 

涅 槃 故。  



(Môn Niệm  Phật trụ trong  hết thảy  tánh tịch diệt, do trong  mỗi  niệm 

thấy chư Phật thị hiện nhập Niết Bàn trong hết thảy cõi)  





Môn thứ mười ba:  





 Trụ nhất thiết thời xứ niệm Phật môn, ư nhất nhật trung kiến nhất 

 thiết Phật tùng kỳ trụ xứ nhi vãng hóa cố. 

  

住 一 切 時 處 念 佛 門，於 一 日中見 一 切 佛 從 其 住 處 而 往 

化 故。 



(Môn Niệm Phật trụ trong hết thảy thời và xứ, do trong một ngày thấy 

hết thảy Phật từ chỗ các Ngài trụ mà tới giáo hóa)  





Môn thứ mười bốn:  





 Trụ nhất thiết cảnh quảng đại Niệm Phật môn, kiến nhất thiết Phật 

 giai kết già phu tọa nhất nhất Phật thân mãn pháp giới cố. 

  

住 一 切 境 廣 大 念 佛 門，見 一 切 佛 皆 結 跏 趺坐 一 一 佛 身 

滿 法 界 故。 



(Môn  Niệm  Phật  trụ  trong  hết  thảy  cảnh  rộng  lớn,  do  thấy  hết  thảy 

Phật đều ngồi xếp bằng, mỗi mỗi một vị Phật thân trọn khắp pháp giới)  





Môn thứ mười lăm:  





 Trụ  nhất  thiết  pháp  vi  tế  niệm  Phật  môn,  ư  nhất  mao  khổng  kiến 

 bất khả thuyết chư Phật xuất hưng, hàm chí kỳ sở nhi thừa sự cố. 

  

住  一  切  法  微  細  念  佛  門，於  一  毛  孔  見  不  可  說諸  佛  出 

興，咸 至 其 所 而 承 事 故。 



(Môn  Niệm  Phật  trụ  trong  hết  thảy  pháp  vi  tế,  do  trong  một  lỗ  chân 

lông  thấy  bất  khả  thuyết  chư  Phật  xuất  hiện,  đều  đến  chỗ  các  Ngài  để  hầu 

hạ)  





Môn thứ mười sáu:  





 Trụ sát na tế trang nghiêm niệm Phật môn, ư nhất niệm trung kiến 

 nhất thiết sát giai hữu chư Phật thành Đẳng Chánh Giác, hiện thần biến 

 cố. 

  

住 剎 那 際 莊 嚴 念 佛 門，於 一 念 中 見 一 切 剎皆 有 諸 佛 成 

等 正 覺 現 神 變 故。 



(Môn  Niệm  Phật  trụ  trong  từng  sát-na  trang  nghiêm,  do  trong  một 

niệm  thấy  hết  thảy  cõi  đều  có  chư  Phật  thành  Đẳng  Chánh  Giác,  hiện  thần 

thông biến hóa)  





Môn thứ mười bảy:  





 Trụ nhất thiết pháp niệm Phật môn, kiến nhất thiết Phật xuất hưng 

 ư thế dĩ trí huệ quang chuyển pháp luân cố. 

  

住 一 切 法 念 佛 門，見 一 切 佛 出 興 於 世 以 智慧 光 轉 法 輪 

故。 



(Môn  Niệm  Phật  trụ  trong  hết  thảy  pháp,  do  thấy  hết  thảy  Phật  xuất 

hiện trong cõi đời, dùng ánh sáng trí huệ để chuyển pháp luân)  





Môn thứ mười tám:  







 Trụ tự tại tâm niệm Phật môn, tùy kỳ tự tâm sở  hữu  dục  lạc, nhất 

 thiết Như Lai hiện kỳ ảnh tượng hàm đắc kiến cố. 

  

住 自 在 心 念 佛 門，隨 其 自 心 所 有 欲 樂，一 切 如 來 現 其 

影 像 咸 得 見 故。 



(Môn  Niệm  Phật  trụ  tâm  tự  tại,  do  tùy  theo  tất  cả  những  điều  ham 

muốn,  vui  thích  trong  tâm,  hết  thảy  Như Lai  hiện  hình  tượng,  [người  niệm 

Phật] đều được thấy). 







Môn thứ mười chín:  





 Trụ nhất thiết nghiệp niệm Phật môn, năng tùy pháp giới nhất thiết 

 chúng sanh sở tu hạnh nghiệp vị hiện kỳ thân linh giác ngộ cố. 



住 一 切 業 念 佛 門，能 隨 法 界 一 切 眾 生 所 修行 業 為 現 其 

身 令 覺 悟 故。 



(Môn Niệm Phật trụ trong hết thảy nghiệp, do có thể thuận theo hạnh 

nghiệp của hết thảy chúng sanh trong pháp giới mà hiện thân để làm cho họ 

giác ngộ)  





Môn thứ hai mươi:  





 Trụ nhất thiết thần biến niệm Phật môn, kiến nhất thiết Phật trụ ư 

 quảng đại hương thủy hải trung tọa liên hoa đài phổ hiện thần biến mãn 

 thập phương cố. 

  

住 一 切 神 變 念 佛 門，見 一 切 佛 住 於 廣 大 香水 海 中 坐 蓮 

華 臺 普 現 神 變 滿 十 方 故。 



(Môn Niệm Phật trụ trong hết thảy thần biến, do thấy hết thảy Phật trụ 

trên đài hoa sen trong biển nước thơm rộng lớn hiện khắp các món thần biến 

trọn khắp mười phương)  





Môn thứ hai mươi mốt:  





 Trụ đẳng hư không giới niệm Phật môn, quán sát Như Lai sở hiện 

 thân vân trang nghiêm pháp giới hư không giới cố. 

  

住 等 虛 空 界 念 佛 門，觀 察 如 來 所 現 身 雲 莊嚴 法 界 虛 空 

界 故。 



(Môn Niệm Phật trụ [trong cảnh giới rộng lớn] như hư không, do quán 

sát những thân nhiều như mây do Như Lai hiện ra để trang nghiêm pháp giới 

hư không giới)  





Tổng  cộng  nói  ra  hai  mươi  mốt  thứ.  Chúng  ta  biết  pháp  môn  Niệm 

Phật vô lượng vô biên, ở đây chỉ kể ra hai mươi mốt thứ! Quý vị quan sát kỹ 

càng thì thấy đây vẫn là nói quy nạp, quy nạp từ nghiệp dụng tương tự, [nên 

nói  gọn  thành]  hai  mươi  mốt  loại  lớn  đó  thôi!  Nếu  đem  hai  mươi  mốt  loại 

này mở rộng ra thì thưa quý vị, chẳng những hết thảy các pháp môn do đức 

Thế Tôn đã nói trong suốt bốn mươi chín năm, mà ngay cả vô lượng vô biên 

pháp môn do mười phương thế giới chư Phật Như Lai đã nói thảy đều có thể 

quy  về  pháp  môn  Niệm  Phật,  không  có  một  pháp  nào  chẳng  phải  là  pháp 

môn Niệm Phật, thì quý vị mới hiểu là pháp môn Niệm Phật chẳng thể nghĩ 

bàn. Vì sao lần tham học thứ nhất trong năm mươi ba lần tham học, tỳ-kheo 

Cát Tường Vân đề xướng pháp  môn Niệm Phật,  nguyên do  là  vì pháp  môn 

Niệm Phật là tổng căn bản của vô lượng vô biên pháp môn. Đạo lý là đây! 



Trong  các  pháp  môn  nhiều  như  vậy,  quý  vị  thấy  đó,  tỳ-kheo  Cát 

Tường  Vân  tu  pháp  môn  này,  pháp  môn  của  Ngài  vẫn  chẳng  phải  là  hai 

mươi mốt loại này, hai mươi mốt loại này là nói riêng biệt. Ngài tu một pháp 

trực tiếp  là pháp Ban Châu tam-muội, trực tiếp  niệm  A Di Đà Phật. Vì  vậy 

trong pháp  môn Niệm Phật,  nó  lại  là pháp thù thắng bậc  nhất! Duyên phận 

chúng ta ngày nay đúng là không cạn đâu! Học Phật gặp vận  may khá quá, 

trao ngay cho quý  vị  nhận  lãnh pháp  môn  này. Quý  vị  vẫn chẳng biết chọn 

lựa, nhưng tỳ-kheo Cát Tường Vân thì chọn lựa pháp môn này. Tuy là lơ mơ 

vớ được pháp môn này, quý vị vẫn phải hiểu rõ ràng, sau khi hiểu rõ rồi, đối 

với pháp  môn  tu  học  hiện  tiền  này,  hãy chết  lòng sát đất, thật sự thực  hiện 

được  “thật  thà  niệm  Phật”.  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát dạy:   “Nhiếp  trọn  sáu  căn, 

 tịnh niệm tiếp nối” , đấy  mới  là “có thể thành tựu  viên  mãn  ngay trong  một 

đời  này”.  Chúng  ta  thấy  pháp  môn  Niệm  Phật  có  nhiều  thứ  như thế,  chẳng 

đơn  giản  đâu  nhé!  Chúng  ta  hãy  đọc  lời  chú  giải  của  ngài  Thanh  Lương, 

Ngài chú giải rất cặn kẽ. 





Sở vị hạ  

  

所 謂 下。 



(Từ chữ  “sở vị”  trở đi)  





Đây  là đoạn kinh  văn dài chúng ta  vừa đọc xong,  gồm  hai  mươi  mốt 

môn, đây là phần nói riêng biệt. 





Hữu nhị thập nhất môn  

  

有 二 十 一 門。 



(Có hai mươi mốt môn)   





Phần trước là  nói chung, phần  này  là  nói  riêng từng  môn.  Trong  mỗi 

một môn đều có hai câu như chúng ta vừa mới đọc xong. 





Các  

  

各。 



(mỗi môn)  





Tức là mỗi một môn trong hai mươi mốt môn,  “các”  là mỗi một môn. 





Tiên tiêu minh, hậu thích tướng dụng. 



先 標 明。後 釋 相 用。 



(Trước hết nêu rõ [danh xưng], rồi giải thích tướng trạng và tác dụng)  







Câu  sau  là  lời  giải  thích  về  tướng  dụng,  tức  tướng  trạng  và  tác  dụng 

của nó. 





Tịnh tùng nghiệp dụng dĩ thọ kỳ danh . 

  

並 從 業 用 以 受 其 名。 



([Các môn này] đều được đặt tên theo nghiệp dụng [của từng môn])  





Do  đâu  mà  có  những  danh  xưng  này?  Đều  là  từ  nghiệp  dụng  của 

chúng mà đặt tên. Nghiệp là tạo tác, tạo dựng, tu tập, cũng như chúng ta gọi 

sự tu  hành  trên  mặt sự tướng  là  “nghiệp” . Quý  vị chiếu theo phương pháp 

này để tu hành, nhất định sẽ khởi tác dụng; nói nôm na là quý vị nhất định sẽ 

có lợi ích, chỗ có lợi ấy gọi là  “dụng”.  Đấy gọi là  “nghiệp dụng” , đặt danh 

xưng theo nghiệp dụng. Câu tiếp theo:  





Chuẩn Tấn kinh trung nhất nhất giai hữu tam muội chi ngôn, kim 

lược vô nhĩ. 

  

準 晉 經 中 一 一 皆 有 三 昧 之 言，今 略 無 耳。 



(Dựa  theo  bản  dịch  đời  Tấn  thì  trong  mỗi  một  môn  đều  gọi  là  tam-

muội, bản dịch hiện thời lược đi, không có từ ngữ này)  





Đây là đại sư Thanh Lương đem hai bản dịch cũ và mới đối chiếu, bản 

dịch kinh cũ là bản Lục Thập Hoa Nghiêm (bản dịch kinh Hoa Nghiêm gồm 

sáu  mươi cuốn) được phiên dịch  vào đời  Tấn, chúng ta thường  gọi  là  “Tấn 

 dịch”. “Tấn kinh”  tức  là  Lục Thập  Hoa Nghiêm.  Đoạn kinh  văn  này  trong 

Lục  Thập  Hoa  Nghiêm  [trong  danh  xưng  mỗi  một  môn]  đều  có  chữ  tam-

muội,  thế  nhưng  trong  bản  dịch  mới  là  Bát  Thập  Hoa  Nghiêm  câu  này  bị 

tỉnh lược. Do vậy, nếu quý vị xem bản Lục Thập Hoa Nghiêm, đọc tới đoạn 

này  thì  biết  là  nó  bị  tỉnh  lược,  nhưng  ý  nghĩa  vẫn  viên  mãn,  ý  nghĩa  vẫn 

không hai. 





Cổ đức phân nhị. 

  

古 德 分 二。 



(Cổ đức chia đoạn kinh văn này thành hai phần)  





Cổ đại đức thời trước, quá nửa là sử dụng bản kinh dịch đời Tấn, như 

sách Hoa Nghiêm Thám Huyền Ký do quốc sư Hiền Thủ soạn vào trước thời 

ngài  Thanh  Lương,  các  vị  ấy  đem  đoạn  kinh  văn  này  chia  thành  hai  đoạn 

lớn,  trong  hai  mươi  mốt  câu  thì  đoạn  trước  gồm  mười  câu,  đoạn  sau  mười 

câu. 





Tiền thập Niệm Phật thắng đức viên bị, hậu thập niệm Phật diệu 

dụng tự tại. 

  

前 十 念 佛 勝 德 圓 備。後 十 念 佛 妙 用 自 在。  



(Mười  môn  Niệm  Phật  trước  là  “đức  thù  thắng  viên  mãn  trọn  đủ”, 

mười môn Niệm Phật sau là “diệu dụng tự tại”)  





Đem hai mươi mốt môn chia thành hai loại lớn, chia như vậy rất có ý 

nghĩa. Thế nhưng ngài Thanh Lương không sử dụng cách chia này. 





Kim thích hữu dị, lược vi tam môn. 

  

今 釋 有 異。略 為 三 門。 



(Cách giải thích hiện thời có khác biệt, chia đại lược thành ba môn)  





Đại sư chia đoạn này thành ba môn để giải thích. 





Nhất,  minh  sở  niệm  sai  biệt,  nhị  giả  hội  thích  kinh  văn,  tam  dĩ 

năng niệm thâu thúc. 

  

一 明 所 念 差 別。二 者 會 釋 經 文。三 以 能 念 收 束。 



(Một  là  nói  rõ  đối  tượng  được  niệm  sai  khác,  hai  là  giải  thích  kinh 

văn, ba là dùng chủ thể niệm Phật (người niệm Phật, tâm niệm Phật) để thâu 

tóm lại)  





Trong  phần  chú  giải  này,  Ngài  lại  chia  thành  ba  đoạn  lớn,  dùng  ba 

đoạn ấy để giải thích hai mươi mốt môn Niệm Phật. Chúng ta xem đoạn thứ 

nhất. 





Kim  sơ,  vị  thập  thân,  tam  thân,  vị  quán  bất  đồng,  lược  vi  thập 

chủng . 

  

今 初。謂 十 身 三 身，為 觀 不 同，略 為 十 種。 



(Nay là phần thứ nhất, nói tới ba thân hay mười thân là vì quán khác 

nhau nên chia đại lược thành mười thứ). 





Kinh Hoa Nghiêm luôn dùng con số Mười để tượng trưng cho sự viên 

mãn. Vì thế nói Phật có mười thân. Nhưng thông thường trong các kinh luận 

Đại Thừa, đức Thế Tôn không dạy chúng ta nhiều thân như thế, nói đơn giản 

hơn thì luôn nói tới ba thân. Tôi nghĩ  mỗi vị đồng tu đều nhớ tam thân rồi, 

nói mười thân sợ quý vị nói không được. Tam thân là Pháp Thân, Báo Thân, 

Ứng  Hóa  Thân,  dễ  hiểu!  Nhưng  nói  mười  thân  thì  cũng  chẳng  ra  ngoài  ba 

thân, chẳng qua  là ba thân được  nói cặn kẽ hơn,  nói tách  ra bèn chia thành 

mười  thân.  Do  đây  biết  rằng:  Mười  thân  và  ba  thân,  thật  sự  chẳng  hề  khác 

biệt.  “Vị quán bất đồng, lược vi thập chủng”  (Là vì quán khác nhau nên chia 

đại lược thành mười thứ). 





Tiền bát tam thân. 

  

前 八 三 身。 



(Tám môn Niệm Phật đầu tiên là tam thân)  





Trong hai mươi mốt môn, nếu quý vị quán sát kỹ lưỡng, tám môn đầu 

đều là Pháp Thân, Báo Thân, Ứng Thân, quý vị niệm thân nào? 





Hậu nhị thúc thượng dĩ thành thập thân. 

  

後 二 束 上 以 成 十 身。 



(Hai môn sau hợp những môn đã nói trước đó để thành mười thân)  





 “Hậu nhị”  chính là câu thứ chín và câu thứ mười. 





Vị niệm tam thân Phật tắc vi tam quán, các phân y chánh. 

  

謂 念 三 身 佛 則 為 三 觀。各 分 依 正。 



(Nghĩa là niệm tam thân của Phật sẽ trở thành ba thứ quán, trong mỗi 

phép quán đều chia ra y báo và chánh báo)  





Có y báo và chánh báo. 





Tiện vi lục môn, tựu báo hóa trung. 

  

便 為 六 門。就 報 化 中。 



(Nên thành ra sáu môn, lại đối với Báo Thân và Hóa Thân)  





Báo Phật và Hóa Phật. 





Phân vi nội ngoại, dĩ thành kỳ bát. 

  

分 為 內 外，以 成 其 八。 



(Chia ra trong và ngoài nên thành tám)  





Tám môn đầu đều chẳng rời ngoài ba thân. 







Cửu vị tánh tướng vô ngại, thập vị dung nhiếp trùng trùng. 

  

九 謂 性 相 無 礙。十 謂 融 攝 重 重。 



(Môn  thứ  chín  ngụ  ý  tánh  và  tướng  vô  ngại,  môn  thứ  mười  hàm  ý 

dung nhiếp lẫn nhau trùng trùng điệp điệp)  





Do vậy hai câu này đã bao gồm cả mười thân được kinh Hoa Nghiêm 

nói tới. 





Ngôn thập chủng giả. 

  

言 十 種 者。 



(Nói tới mười thứ là)  





Ở đây có nhiều thứ chúng ta phải nên học tập. 





Nhất, nhược tác thị quán, Phật dĩ pháp vi thân, thanh tịnh như hư 

không, vô niệm niệm giả, tắc niệm Chân Như, thị niệm Pháp Thân. 

  

一 若 作 是 觀，佛 以 法 為 身，清 淨 如 虛 空，無念 念 者。則 

念 真 如。是 念 法 身。 



(Một là nếu quán như thế này “Phật lấy pháp làm thân, thanh tịnh như 

hư không”, vô niệm mà niệm thì chính là niệm Chân Như, ấy là niệm Pháp 

Thân)  





Câu thứ nhất này rất quan trọng,  “nhược tác thị quán”.  Mấu chốt, cốt 

lõi nằm trong câu này.  “Quán”  thì như trong phần trước tôi đã nói với quý 

vị  rồi,  nó  chính  là  quan  niệm.  Chúng  ta  làm  thế  nào  để  xoay  chuyển  quan 

niệm. Nói thật ra, quan niệm của hạng phàm phu chúng ta đều là sai lầm. Bất 

luận quý vị quán sát vũ trụ hay nhân sanh, quý vị quán sát pháp thế gian hay 

Phật pháp đều vướng phải những sai lầm rất sâu, rất rộng, rất nghiêm trọng! 

Vì vậy, chúng ta rất khó thoát khỏi tam giới lục đạo, đạo lý là ở chỗ này. Ở 

đây,  Phật,  Tổ  dạy  chúng  ta  hãy  chuyển  biến  quan  niệm  ấy,  chuyển  thành 

quan niệm của chư Phật, Bồ Tát. Cách nhìn của chư Phật, Bồ Tát ra sao? Họ 

có cách nhìn chánh xác, một mảy sai lầm cũng chẳng có. Phàm phu chúng ta 

coi  nhục  thể  này  là  thân,  đây  là  thân  ta,  chư  Phật,  Bồ  Tát chẳng  thấy  nhục 

thể ấy là thân, họ coi thứ gì là thân? Lấy hết thảy các pháp làm thân, gọi là 

Pháp Thân. Pháp là gì? Tận hư không, trọn pháp giới đều là pháp. Thế giới 

Hoa Tạng của Tỳ Lô Giá Na Phật, thế giới Cực Lạc của A Di Đà Phật, y báo 

và  chánh  báo  trang  nghiêm  trong  mười  pháp  giới  của  nội  phàm  và  ngoại 

phàm  đều  là  pháp.  Các  Ngài  lấy  đó  làm  thân,  đấy  là  chánh  xác,  không  sai 

lầm! 



Tôi sợ quý vị nghe tôi nói theo kiểu này vẫn chưa hiểu, chúng tôi lại 

nêu  một  thí  dụ  để  giảng.  Tôi  nghĩ  chắc  là  mỗi  một  vị  đồng  tu  đều  có  kinh 

nghiệm  nằm  mộng,  quý  vị  đều  đã  từng  nằm  mộng.  Khi  nằm  mộng,  quý  vị 

phải hiểu mộng do đâu là có? Mộng là do tâm chúng ta biến hiện ra. Tâm có 

thể  biến  hiện (năng biến),  mộng  là cảnh được biến  hiện (sở biến). Năng  và 

Sở  không  hai,  năng  biến  và  sở  biến  là  một,  không  phải  hai.  Người  thông 

minh biết Ngã  là  gì? Toàn thể cảnh  mộng  là Ngã, quan  niệm  của  người ấy 

không sai. Toàn thể cảnh  mộng do tự tánh của  ta biến  ra, ngoài tâm  không 

có  pháp,  ngoài  pháp  không  có  tâm.  Nếu  có  thể  thừa  nhận  toàn  thể  cảnh 

mộng  là  chính  mình  thì  xin  chúc  mừng,  quý  vị  đã  chứng  được  Pháp  Thân 

thanh  tịnh.  Nếu  trong  mộng  vẫn  thừa  nhận,  coi  cái  thân  của  chính  mình 

trong mộng là Ngã, [nhưng thật ra] cái thân ta hoàn toàn chẳng phải là chính 

ta, quý vị mê hoặc điên đảo rồi! Quý vị là phàm phu, quý vị không hiểu tất 

cả cảnh giới đều do tự tánh của quý vị biến hiện ra. Trong kinh Hoa Nghiêm, 

đức Phật đã nói:  “Duy tâm sở hiện”.  Nhất Chân pháp giới, mười pháp giới, 

vô  lượng  vô  biên  pháp  giới,  y  báo,  chánh  báo  trang  nghiêm   “duy  tâm  sở 

 hiện,  duy  thức  sở  biến”.   Do  vì  có  hai  câu  này  nên  Pháp  Tướng  Tông  coi 

kinh  Hoa  Nghiêm  là  kinh  giáo  căn  bản  của  họ.  Pháp  Tướng  Tông  có  sáu 

kinh,  mười  một  luận.  Trong sáu kinh có kinh  Hoa Nghiêm  là  vì  trong kinh 

Hoa Nghiêm có một câu này. 



Mấy ai trong chúng ta biết được? Làm thế nào để hiểu rằng hết thảy y 

báo,  chánh  báo  trang  nghiêm  là  do  chính  mình  biến  hiện  ra?  Chúng  ta  ở 

trong cảnh giới biến hiện lại chia thành ta và người, chia thành tốt và xấu, tự 

mình  kèn  cựa  chính  mình,  tự  mình  làm  khó  dễ  chính  mình,  làm  những 

chuyện  như  vậy  đó!  Do  vậy,  chư Phật,  Bồ  Tát thấy  rất  rõ ràng,  gọi  [chúng 

ta] là  “kẻ đáng thương”.  Quý vị đáng thương như thế nào? Chính mình gây 

khó dễ cho chính mình. Trừ tự tánh ra, quả thật không có một pháp nào hết! 

Do  vậy,  Phật  và  các  đại  Bồ  Tát,  như  bậc  Sơ  Trụ  Bồ  Tát  trong  Viên  Giáo 

được  nói  ở  đây,  đều  lấy  pháp  làm  thân,  bọn  họ  phá  một  phẩm  vô  minh, 

chứng một phần Pháp Thân. Bậc Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo  “lấy pháp 

 làm thân”,  chẳng coi  nó  là thân thì  gọi đó là Pháp Thân. Pháp thân  “thanh 

 tịnh như hư không”,  niệm Phật theo cách  niệm  Pháp Thân Phật thì  niệm ra 

sao?  “Vô niệm niệm giả, tắc niệm Chân Như”  (Vô niệm mà niệm thì chính 

là  Chân  Như),  trong  tâm  thanh  tịnh  vô  niệm,  thưa  với  quý  vị,  vô  niệm  là 

không  có  vọng  niệm,  chứ  chẳng  phải  là  không  có  chánh  niệm.  Không  có 

chánh niệm sẽ biến thành cục đá, cục gạch, hòn ngói, biến thành kẻ si ngốc 

không có ý niệm. Không có vọng niệm, nhưng có chánh niệm. Vì vậy, chánh 

niệm cũng gọi là vô niệm, không có vọng niệm, rất khó hiểu! 



Chánh  niệm  là  gì?  Vô  niệm  là  gì?  Chúng  ta  căng  mắt  nhìn  thì  thấy 

được,  mọi  người  căng  mắt  nhìn  đều  thấy  được,  đều  thấy  rất  rõ  ràng,  minh 

bạch.  Trong  lúc  quý  vị  thấy  những  sắc  tướng  ấy,  quý  vị  không  khởi  tâm 

phân  biệt,  không  sanh  tâm  chấp  trước,  quý  vị  cũng  không  có  vọng  tưởng, 

chẳng thể nói là quý vị không thấy rõ ràng. Quý vị thấy rất rõ ràng, nghe rất 

rõ rệt,  chỉ  cần  khi  ấy  không  có  vọng  tưởng,  không  có  phân  biệt,  không  có 

chấp  trước  thì  gọi  là  chánh  niệm.  Nếu  quý  vị  khởi  lên  một  ý  niệm,  đây  là 

hoa, hoa này nhìn đẹp quá, kia là cây nến đỏ, vọng niệm đấy! Đó gọi là vọng 

niệm.  Do  vậy,  vô  niệm  là  không  có  vọng  tưởng,  không  phân  biệt,  không 

chấp trước, mắt thấy rõ ràng, tai nghe rõ rệt, sáu căn tiếp xúc cảnh giới bên 

ngoài, rõ ràng, rành rẽ, minh bạch gọi là chánh niệm; nhưng quý vị vừa khởi 

tâm động niệm là hỏng, liền là vọng niệm, chẳng phải là chánh niệm. 



 “Vô niệm niệm giả”  (Vô  niệm  mà  niệm),  niệm ấy  là chánh  niệm,  vô 

niệm là không có vọng niệm. Ngay khi ấy, cái niệm ấy rõ ràng, minh bạch, 

sáu  căn  tiếp  xúc  cảnh  giới  sáu  trần.  Quý  vị  phải  hiểu  chư  Phật,  Bồ  Tát  và 

phàm phu chúng ta khác nhau ở chỗ này. Các Ngài cũng thấy, chúng ta cũng 

thấy,  các  Ngài  cũng  nghe,  chúng  ta  cũng  nghe,  chúng  ta  ăn  cơm,  các  Ngài 

cũng  ăn  cơm,  không  khác  gì  hết!  Chúng  ta  sáu  căn  tiếp  xúc  cảnh  giới  sáu 

trần  liền có  vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, các Ngài tiếp  xúc cảnh  giới 

sáu trần không có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Do các Ngài không có 

chấp trước nên không có lục đạo, do không có phân biệt nên các Ngài không 

có  mười  pháp  giới,  do  không  có  vọng  tưởng  nên  ngay  cả  Nhất  Chân  pháp 

giới cũng không có, Nhất Chân pháp giới chỉ là giả danh mà thôi! Kinh Kim 

Cang dạy:  “Nhất Chân pháp giới chẳng phải là Nhất Chân, nên gọi là Nhất 

 Chân” .  Quý  vị  phải  hiểu  được  ý  nghĩa  này,  chẳng  phải  là  thật  sự  có  Nhất 

Chân. Nếu thật sự có Nhất Chân thì chẳng phải là lại khởi vọng tưởng, lại có 

phân  biệt  hay  sao?  Vậy  là  không  có  cách  gì  hết!  Do  nhằm  phương  tiện 

thuyết pháp nên lập ra tướng giả danh để quý vị nghe hiểu. Trong Khởi Tín 

Luận, Mã Minh Bồ Tát đã bảo: Người biết nghe kinh  “lìa tướng danh tự, lìa 

 tướng  ngôn  thuyết,  lìa  tướng  tâm  duyên”.   Chúng  ta  nghe  kinh  có  cần  phải 

dùng  đến  những  điều  này  hay  chăng?  Phải  dùng!  Lìa  như  thế  nào?  Đừng 

chấp trước, đừng phân biệt, đừng dấy vọng tưởng. Như vậy là quý vị thật sự 

biết  nghe, thật sự  nghe  lọt tai. Chỉ cần trong khi  nghe kinh, quý  vị  vẫn còn 

có  phân  biệt,  vẫn  còn  chấp  trước  thì  quý  vị  nghe  chẳng  lọt  tai  đâu!  Những 

thứ ấy gọi là nghiệp chướng, gây chướng ngại cho Phật pháp, quý vị chẳng 

nghe lọt tai được! 



Quý  vị  có  thể  lìa  tâm  ý  thức;  nói  thật  ra,  lìa  tâm  ý  thức  chính  là  lìa 

tướng  ngôn thuyết,  lìa tướng danh tự,  lìa tướng tâm duyên, tức  là  lìa tâm  ý 

thức thì quý vị mới có thể thật sự nghe tới tự tánh, trở về với tự tánh. Trong 

pháp môn Niệm Phật, phương pháp này gọi là  “niệm Pháp Thân Phật”.  Quý 

vị  hãy  suy  nghĩ,  Thiền  Tông  dùng  phương  pháp  này  thì  Thiền  tông  chẳng 

phải  là  Niệm  Phật  ư?  Chúng  ta  sử  dụng  tiêu  chuẩn  này  thì  nó  vốn  cũng  là 

pháp môn Niệm Phật! Chẳng qua là miệng họ chẳng thường niệm A Di Đà 

Phật, họ cũng chẳng nghĩ tới A Di Đà Phật, nhưng đúng là họ niệm Phật, họ 

niệm Pháp Thân Phật. Còn họ có nhập được được cảnh giới ấy hay không lại 

là chuyện khác, phải xét theo công phu của họ có thật sự buông xuống vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước  hay không. Nếu buông  xuống được, họ sẽ đắc 

Thiền Định, từ Thiền Định đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, ấy chính là 

niệm  Pháp  Thân  Phật.  Tuy  niệm  Pháp  Thân  Phật,  quý  vị  phải  hiểu  rằng, 

trước đây tôi đã nói với mọi người, ba địa vị Tam Hiền trong Viên Giáo đều 

dùng  phương  pháp  này  để  tu.  Chúng  tôi  nói  Tông  môn  đều  dùng  phương 

pháp này để tu, họ tu đến Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, đợi đến 

khi họ đạt đến Sơ Địa, họ sẽ chuyển biến ý niệm, họ niệm A Di Đà Phật cầu 

sanh Tây  Phương Cực  Lạc thế  giới. Do  vậy, kinh  Hoa Nghiêm dạy:  “Thập 

 Địa Bồ Tát đều niệm  Phật” , tức  là niệm  A Di Đà Phật, chẳng phải  là  niệm 

Pháp Thân  Phật. Thưa cùng  quý  vị,  một câu  A Di  Đà Phật  này  toàn bộ  hai 

mươi  mốt pháp  môn  Niệm  Phật đều bao  gồm trong ấy, chẳng sót  một  môn 

nào. Niệm một tiếng A Di Đà Phật thật bất phàm! Tuyệt diệu thay! Do vậy, 

nếu quý vị không đọc kinh Hoa Nghiêm sẽ chẳng biết pháp môn Niệm Phật 

rộng lớn, thật sự chẳng thể sánh tầy! Do vậy, đây là  “niệm Chân Như”.  Trực 

tâm chánh  niệm Chân Như, niệm Chân Như là niệm  Pháp Thân; đây là  nói 

tới niệm Pháp Thân trong mười thứ thân của Phật, trong ấy có chánh báo và 

y báo. 





Nhị  Hoa  Tạng  thế  giới  hải,  pháp  giới  vô  sai  biệt,  y  chân  nhi  trụ, 

bất y quốc độ, thị niệm tánh độ. 

  

二 華 藏 世 界 海，法 界 無 差 別，依 真 而 住，不依 國 土，是 

念 性 土。 



(Môn thứ hai, Hoa Tạng thế giới hải, pháp giới không sai biệt, y theo 

Chân Như để trụ, chẳng nương vào quốc độ, đấy là niệm tánh độ)  





Chúng  ta  cũng  phải  hiểu  rõ  ý  nghĩa  này.  Cũng  có  nhiều  vị  đọc  kinh 

luận  hoặc đọc sách do  những  vị cổ đức  viết, thường  thấy  nói:   “Tự tánh Di 

 Đà, duy tâm Tịnh Độ” . Ở đây, đại sư dạy chúng ta thế nào là  “duy tâm Tịnh 

 Độ”.  Duy tâm Tịnh Độ gọi là Pháp Tánh Độ, chính là Hoa Tạng thế giới hải. 

Thế  giới  Cực  Lạc  cũng  nằm  trong  thế  giới  Hoa  Tạng,  chẳng  tách  rời  Hoa 

Tạng. Thế  giới  Sa  Bà của chúng ta  vẫn  nằm  trong thế  giới  Hoa  Tạng.  Hơn 

nữa, trong kinh này, đức Thế Tôn đã bảo chúng ta: Thế giới Hoa Tạng có hai 

mươi tầng, giống như một tòa cao ốc hai mươi tầng, Sa Bà và Cực Lạc cùng 

ở tầng thứ mười ba, quý vị mới biết Hoa Tạng thật lớn! Quý vị thấy đó, đều 

nằm trong tầng thứ mười ba, từ thế giới Sa Bà đến Tây Phương Cực Lạc thế 

giới là mười vạn ức cõi Phật, Hoa Tạng to lớn không cách nào diễn tả được, 

không cách nào hình dung được. Đức Thế Tôn dạy chúng ta: Tận hư không, 

trọn  pháp  giới,  những  thế  giới  giống  như  thế  giới  Hoa  Tạng  chẳng  biết  là 

bao nhiêu. Vô lượng vô biên! Nhưng quý vị phải hiểu vô lượng vô biên thế 

giới  hải  đều  do  tự  tánh  của  quý  vị  biến  hiện  ra,  lìa  khỏi  tự  tánh  thì  không 

một pháp nào có thể được, tâm tánh chẳng thể nghĩ bàn! Do nhìn từ thế giới 

lớn lao này thì pháp giới nào cũng không sai biệt. 



 “Y Chân nhi trụ” : Chân là Chân Như, chân tánh, chư Phật và Đại Bồ 

Tát, ở đây chúng ta nói tới Đại Bồ Tát tức những vị Pháp Thân đại sĩ trong 

thế giới Hoa Tạng, các Pháp Thân đại sĩ thuộc bốn mươi  mốt địa vị và chư 

Phật  Như  Lai  đều  nương  vào  Chân  Như  để  trụ.  “Bất  y  quốc  độ”   (Chẳng 

nương vào quốc độ), quốc độ là biến hóa. Nói cách khác, y vào Chân Như để 

trụ  tức  là  trụ  vào  Năng  Biến,  chẳng  trụ  vào  Sở  Biến.  Bởi  lẽ,  mười  phương 

thế  giới  là  Sở  Biến  (cái  được  biến  hiện),  bản  tánh  của  Chân  Như  là  Năng 

Biến (chủ  thể thực  hiện  hành  vi  biến  hiện). Do vậy, các Ngài trụ  vào Năng 

Biến, không trụ vào Sở Biến nên được đại tự tại. Hiện thời chúng ta điên đảo 

quá,  chúng  ta  quên  khuấy  Năng  Biến,  luôn  trụ  trong  Sở  Biến,  vì  thế  phải 

khốn khổ, chỗ nào cũng bị chướng ngại! Các ngài trụ vào Năng Biến, chẳng 

trụ nơi Sở Biến, cho nên đắc bốn thứ vô ngại: Lý vô ngại, Sự vô ngại, Lý Sự 

vô ngại, Sự Sự vô ngại, đạo lý là như thế đó! Đây là một loại lớn, các pháp 

môn số nhiều tới vô lượng nếu dựa trên nguyên tắc lớn này sẽ gọi là  “niệm 

 pháp tánh độ”.  Loại niệm Phật này gọi là  “niệm pháp tánh độ”.  Bởi thế, hai 

mươi mốt môn bao gồm hết thảy pháp môn, hết thảy pháp môn đều là pháp 

môn Niệm Phật. 







 Tam, thập Liên Hoa  Tạng vi trần số tướng, thử đẳng  giai thị niệm 

 Báo Thân tướng. 

  

三 十 蓮 華 藏 微 塵 數 相，此 等 皆 是 念 報 身相。 



(Môn  thứ  ba  là  tướng  [tốt  đẹp]  nhiều  như  số  vi  trần  trong  mười  thế 

giới Liên Hoa Tạng. Những pháp môn Niệm Phật giống như thế đều là niệm 

tướng của Báo Thân)  





Nay  chúng  ta  niệm  Phật,  thường  niệm  ba  mươi  hai  tướng,  tám  mươi 

tùy hình hảo của Phật. Ba mươi hai tướng, tám mươi tùy hình hảo là do đức 

Thích  Ca.  Mâu  Ni  Phật  thị  hiện  trong  thế  gian  này  khi  Phật  tại  thế.  Người 

thế gian chúng ta coi đó là quý tướng, hảo tướng, những sách xem tướng đều 

gọi  những  tướng  ấy  là  hảo  tướng.  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  có  đầy  đủ  các 

tướng như thế; mỗi một tướng không thiếu khuyết gì. Liệt Ứng Thân có ba 

mươi  hai tướng, tám  mươi tùy  hình  hảo. Liệt Ứng  Thân thuộc  về Ứng  Hóa 

Thân,  chưa  phải  là  cao  minh  cho  lắm.  Nếu  hiện  thân  ứng  hóa  tốt  đẹp,  thù 

thắng,  phàm  phu  chúng  ta  chẳng  thể  nhìn  được,  chẳng  thể  tiếp  nhận  được, 

trông  thấy  tướng  quá  sức  tốt  đẹp  ấy  sẽ  kinh  hãi  bỏ  chạy!  Chẳng  dám  thân 

cận nữa! Vì thế, nhằm tiếp dẫn chúng sanh, đức Thế Tôn bèn thị hiện tướng 

không khác chúng ta cho mấy, chỉ hơi tốt đẹp hơn một chút thì chúng ta có 

thể  tiếp  nhận,  vẫn  muốn  thân  cận.  Do  không  thể  hiện  thân  quá  tốt đẹp  nên 

gọi là Liệt Ứng Thân. 



Nhưng  kinh  điển  cho  chúng  ta  biết  về  A  Di  Đà  Phật,  như  trong  ba 

kinh  Tịnh  Độ  chúng  ta  đã  đọc  rất  nhiều,  đức  Phật  bảo  chúng  ta:  Báo  Thân 

Phật có vô lượng tướng, mỗi tướng có vô lượng hảo, ở đây gọi là  “thập liên 

 hoa tạng vi trần số tướng”.  Chúng ta nói tới thế giới Hoa Tạng, thế giới Hoa 

Tạng bao lớn? Tôi vừa mới nói đấy thôi, thế giới Sa Bà và thế giới Cực Lạc 

đều  nằm  trong  tầng  thứ  mười  ba.  Nhặt  lấy  một  vi  trần  trong  thế  giới  Hoa 

Tạng, cứ tính mỗi hạt vi trần là  một tướng hảo, thì số tướng hảo bằng số vi 

trần trong mười thế giới Hoa Tạng, quý vị hãy tính đi, ai có thể tính ra được? 

Chúng ta thường nói  “Hằng hà sa số”  (số cát trong sông Hằng), số cát trong 

sông Hằng quý vị còn tính chưa ra, thử tính coi Hằng hà sa số là bao nhiêu! 

Số vi trần trong  mười thế  giới  Hoa Tạng,  chúng ta không có cách  gì tưởng 

tượng được. Đấy là nói về Báo Thân của Tỳ Lô Giá Na Như Lai, Báo Thân 

của  A  Di  Đà  Như  Lai  nơi  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới.  Kinh  điển  gọi 

tướng  Báo  Thân  ấy  là  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  Độ,  chẳng  phải  là  Phàm 

Thánh Đồng Cư Độ. Những tướng của đức Phật  mà quý vị thấy được trong 

Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ  hay  Phương  Tiện  Hữu  Dư  Độ  đâu  được  trang 

nghiêm  như  thế!  Nếu  quý  vị  thấy  được  thân  tướng  của  A  Di  Đà  Phật  nơi 

Thật  Báo  Trang  Nghiêm  độ  sẽ  thấy  trang  nghiêm  dường  ấy.  Phàm  những 

cách  niệm  Phật  theo  loại  này,  loại  niệm  Phật  này  rất  hiển  nhiên,  Thập  Lục 

Quán  Kinh  thuộc  loại  niệm  Phật  này,  chính  là  quán  tướng  hảo  của  Phật, 

quán y báo, chánh báo trang nghiêm của Tây Phương Cực Lạc thế giới, đều 

thuộc loại niệm Báo Thân Tướng, thuộc về loại này. 







Tứ, hữu vô tận đức, nhất nhất nan tư, niệm Báo nội đức. 

  

四 有 無 盡 德，一 一 難 思。念 報 內 德。 



(Môn thứ bốn là [niệm đức Phật] có vô tận đức, mỗi một đức đều khó 

thể nghĩ suy, đây là niệm nội đức của Báo Thân)  





Chữ Báo ở đây là Báo Thân, câu thứ ba trong phần trên là nói về phép 

niệm tướng hảo bên ngoài của Báo Thân, còn câu này là niệm đức của Báo 

Thân.  Niệm  nội  đức,  có  vô  tận  trí  huệ  và  đức  năng  sẵn  có  trong  bản  tánh. 

Mỗi  một  đức  năng  đều  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  đây  là  niệm  nội  đức  của  Báo 

Thân.  Thưa  quý  vị,  kinh  dạy  những  điều  này  đều  là  những  thứ  vốn  sẵn  có 

trong tự tánh của chúng ta, phải  hiểu được ý  nghĩa  này. Chứ không phải  là 

nói Tỳ Lô Giá Na Phật, A Di Đà Phật thì có, còn chúng ta thì không. Chúng 

ta  giống  hệt  như  các  Ngài,  không  khác  gì  cả!  Đọc  xong  liền  sanh  tâm  hổ 

thẹn, chúng ta đã hoàn toàn chôn  vùi trí  huệ, đức  năng  như thế để rồi ngày 

nay lâm vào cảnh đáng thương, thê thảm như thế ấy! Nay chúng ta rất may 

mắn gặp được Phật pháp, gặp đức Thế Tôn tuyên nói cho chúng ta pháp môn 

này. Mục đích là đâu? Không gì chẳng nhằm dạy chúng ta khôi phục tự tánh. 

Hiểu  rõ  đạo  lý  này,  lãnh  hội  dụng  ý  của  Phật,  chúng  ta  mới  có  thể  thật  sự 

tiếp nhận lời giáo huấn, có thể viên mãn tánh đức ngay trong cuộc đời này. 

Đấy chính là ý nghĩa đức Phật xuất hiện, giảng kinh, thuyết pháp cho chúng 

ta.  Tiếp  theo  đây,  đại  sư  dẫn  một  đoạn  trong  phần  kinh  văn  đã  nói  trong 

phần trước để chứng minh. 







Cố thượng kinh vân. 

  

故 上 經 云。 



(Vì vậy, trong phần trên, kinh đã chép)  





Chữ  “thượng”  chỉ phần trên, trong phần trên kinh đã nói:  





Nhất  thiết oai  nghi trung, thường  niệm Phật công đức,  trú  dạ vô 

tạm đoạn, như thị nghiệp ưng tác. 

  

一 切 威 儀 中，常 念 佛 功 德，晝 夜 無 暫 斷，如是 業 應 作。 



(Trong  hết  thảy  oai  nghi,  thường  niệm  công  đức  Phật,  ngày  đêm 

không tạm thời gián đoạn, nghiệp như thế nên làm)  







Tạo  nghiệp  ấy  tốt  đẹp,  tạo  nghiệp  ấy  là  Tu  Đức.  Kinh  dạy  chúng  ta 

trong  hết  thảy  oai  nghi,  đi,  đứng,  nằm,  ngồi,  hết  thảy  lúc,  hết  thảy  chỗ, 

thường  niệm công đức của Phật đừng  gián đoạn. Chúng ta  niệm  bằng cách 

nào?  Thuận  tiện  nhất  là  một  câu  Nam  Mô  A  Di  Đà  Phật.  Trong  câu  danh 

hiệu  này  trọn  đủ  vạn  đức,  vạn  năng,  vô  tận  công  đức.  Tỳ-kheo  Cát  Tường 

Vân tu Ban Châu tam-muội ngày đêm không gián đoạn. 





Ngũ, quán Hoa Tạng sát. 

  

五 觀 華 藏 剎。 



(Môn thứ năm là quán cõi Hoa Tạng)  





Môn này dạy chúng ta quán cõi Phật của Tỳ Lô Giá Na Phật. 







Vô lượng bảo nghiêm, lượng châu pháp giới. Thị niệm Báo độ. 

  

無 量 寶 嚴，量 周 法 界。是 念 報 土。 



(Trang nghiêm bằng vô lượng báu, số lượng trọn khắp pháp giới. Đây 

là niệm cõi nước nơi Báo Thân trụ). 





Báo Độ chính là Thật Báo Trang Nghiêm Độ, [môn niệm Phật này là] 

niệm  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  Độ.  Trong  Bát  Thập  Hoa  Nghiêm,  mở  đầu 

kinh từ quyển thứ nhất đến nửa phần đầu quyển thứ mười hai, kinh văn tổng 

cộng mười một quyển rưỡi giảng về chánh báo, y báo trang nghiêm của thế 

giới  Hoa  Tạng,  y  báo  và  chánh  báo  trang  nghiêm  của  Tỳ  Lô  Giá  Na  Phật. 

Kinh  văn rất dài, so ra cặn kẽ hơn Quán  Vô Lượng Thọ  Kinh rất  nhiều. So 

với  kinh  này,  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Kinh  chỉ  nói  đại  lược,  [cõi  Hoa  Tạng] 

được giảng cặn kẽ trong đoạn kinh Hoa Nghiêm ấy. Đây là [môn Niệm Phật] 

niệm Thật Báo Trang Nghiêm Độ. 





Lục,  hoặc  quán  Phật  tướng  cụ  tam  thập  nhị,  nhược  tổng,  nhược 

biệt,  nhược  nghịch,  nhược  thuận,  trượng  lục  thiên  xích.  Thử  đẳng  giai 

thị niệm Hóa Thân tướng. 

  

六 或 觀 佛 相 具 三 十 二，若 總 若 別，若 逆 若順，丈 六 千 

尺。此 等 皆 是 念 化 身 相。 



(Môn thứ sáu  là quán tướng  Phật đủ ba  mươi  hai tướng, dù tổng  hay 

biệt, dù  nghịch  hay thuận, thân cao trượng sáu  hay cao  ngàn thước. Những 

pháp giống như thế đều là niệm tướng nơi Hóa Thân của Phật)  





Đây  là  quý  vị  quán  ba  mươi  hai  tướng,  quán  tám  mươi  thứ  tùy  hình 

hảo, thường  nghĩ điều  này, thường  niệm điều  này,  hoặc  là tưởng thân  vàng 

trượng sáu của Phật, hoặc là quý vị có năng lực tưởng thân Phật rất cao lớn, 

cao  ngàn  thước  (ngàn  thước  là  một  trăm  trượng),  thân  to  lớn  như  vậy  đều 

thuộc  Hóa  Thân.  Thân  lớn  ngàn  thước  là  Hóa  Thân  thù  thắng,  thân  trượng 

sáu  là  Liệt  Ứng  Thân.  Do  đây,  đức  Phật  tùy  loại  hóa  thân  trong  mười 

phương thế giới, thuận theo tâm chúng sanh, ứng theo khả năng hiểu biết của 

họ. Ví như con người chúng ta trong thế giới này không cao, người cõi trời 

cao hơn chúng  ta. Dục  giới có sáu tầng trời, tướng  hảo trong  mỗi  tầng trên 

tốt đẹp hơn tầng dưới, thân người cũng cao hơn. Nếu Phật ở trên cõi trời thị 

hiện  thân  trời  giảng  kinh,  thuyết  pháp,  hóa  thân  ấy  thù  thắng  hơn  hóa  thân 

trong  cõi  chúng  ta  nhiều  lắm,  hóa  thân  cao  ngàn  thước.  Chẳng  giống  như 

thân trượng sáu của chúng ta, nếu thân trượng sáu đến chỗ chư thiên, người 

cõi trời trông thấy Phật rất nhỏ bé như thế, giống như một đứa bé con, giảng 

kinh, thuyết pháp, làm sao họ không coi thường Ngài? Do vậy, tùy loại hóa 

thân. Còn nếu như trong thế giới này của chúng ta, Phật một phen hiện thân 

cao ngàn thước, chúng ta ngửa cổ lên cũng không thấy Ngài được, chúng ta 

cũng  không  có  cách  nào  thân  cận  được,  cũng  cảm  thấy  người  này  quá  kỳ 

quái, chẳng dám thân cận. Do vậy, Phật thị hiện chẳng khác với chúng ta cho 

mấy,  cao  lớn  hơn  chúng  ta  một  chút  thì  [chúng  ta]  có  thể  tiếp  nhận  được. 

Những  loại  niệm  Phật  này  đều  thuộc  niệm  Hóa  Thân,  niệm  tướng  nơi  thân 

Ứng Hóa và Hóa Thân. 






Thất,  thập  lực  vô  úy,  thập  bát  bất  cộng.  Thử  đẳng  giai  thị  niệm 

hóa thân đức. 

  

七 十 力 無 畏，十 八 不 共。此 等 皆 是 念 化 身德。 



(Môn  thứ  bảy  là  mười  sức  vô  úy,  mười  tám  món  bất  cộng.  Những 

môn Niệm Phật này đều là niệm đức của Hóa Thân)  





Ở đây chẳng thể giảng tường tận Thập Lực, Tứ Vô Sở Úy, mười tám 

pháp Bất Cộng, nói cặn kẽ thì cả hai tiếng đồng hồ cũng giảng không xong. 

Trong  quá  khứ tôi  đã  từng  nói,  nếu  quý  vị  quên  rồi  thì  trong  Phật  Học  Từ 

Điển có những từ ngữ này, trong sách Giáo Thừa Pháp Số cũng có, tự mình 

có  thể  tham  khảo.  Thập  Lực  là  mười  thứ  năng  lực,  mười  thứ  năng  lực  hết 

sức  thù  thắng,  chẳng  những  phàm  phu  chúng  ta  không  có,  Bồ  Tát  tuy  có 

nhưng cũng chẳng viên  mãn như Phật. Bốn thứ Vô Úy, mười tám pháp Bất 

Cộng  [của  Phật]  hoàn  toàn  không  giống  với  Bồ  Tát.  Bồ  Tát  có  mười  sáu 

pháp  Vô  Úy,  nhưng  năng  lực  so  ra  không  được  viên  mãn  như  Phật.  Mười 

tám  pháp  Bất  Cộng,  Bồ  Tát hoàn  toàn  không  có.  Đây  là  đức  năng  đặc  biệt 

nơi quả địa Như Lai. Niệm những điều này là niệm phẩm đức nơi Hóa Thân, 

trong phần trước, niệm ba mươi hai tướng, tám mươi vẻ tùy hình là niệm nơi 

tướng của Hóa Thân, còn ở đây là niệm phẩm đức của Hóa Thân. 







Bát,  dư  phương  Tịnh  Độ,  thủy,  điểu,  thụ  lâm,  thử  đẳng  giai  thị 

niệm Hóa Thân y. 

  

八 餘 方 淨 土，水 鳥 樹 林。此 等 皆 是 念 化 身依。 



(Môn  thứ  tám  là  Tịnh  Độ  ở  phương  khác,  nước,  chim,  rừng  cây. 

Những pháp Niệm Phật như vậy đều là niệm y báo của Hóa Thân)  





Y báo của Ứng Hóa Thân,  “dư phương Tịnh Độ” ý nói không phải là 

Hoa  Tạng,  không  phải  là  Cực  Lạc.  Hết  thảy  các  cõi  Phật  đều  có  Tịnh  Độ. 

Thích Ca Mâu  Ni Phật cũng có bốn cõi. Trong thế  giới  Sa  Bà có  Tịnh Độ, 

cũng  có  nước,  chim,  rừng  cây  như  trong  kinh  Di  Đà  hay  Vô  Lượng  Thọ 

Kinh đã nói. Nếu chúng ta niệm những thứ ấy thì đều là niệm y báo của Hóa 

Thân. 





Cửu tiền nhị thị tánh. 

  

九 前 二 是 性。 



(Loại thứ chín, hai món đầu là tánh)  





Chúng ta nói đến tám thứ, tám thứ niệm Phật ấy đều chẳng ngoài Pháp 

Thân, Báo Thân, Hóa Thân, Chánh Báo, Y Báo, đều chẳng ngoài những thứ 

này. 





Cửu tiền nhị thị tánh, hậu lục thị tướng. 

  

九 前 二 是 性。後 六 是 相。 



(Thứ chín, hai món đầu là tánh, sáu món sau là tướng)  







Đây là nói về tám loại niệm Phật [vừa được nhắc tới] trong phần trên, 

loại đầu tiên  là  Pháp  Thân, tức Pháp Tánh Thân,  loại thứ hai  là Pháp Tánh 

Độ, đều thuộc pháp tánh.  “Hậu lục thị tướng” , bất luận là Thật Báo Độ hay 

Ứng Hóa Độ đều là tướng, nội đức cũng là tướng, diện mạo bên ngoài cũng 

là tướng, nội đức vẫn là tướng. 





Tướng ngoại vô tánh, tánh ngoại vô tướng, tánh tướng giao triệt, 

chân Phật, chân độ, thị niệm đệ cửu tánh tướng vô ngại. 

相 外 無 性，性 外 無 相，性 相 交 徹，真 佛 真 土。是 念 第 九 

性 相 無 礙。 



(Ngoài  tướng  không  có  tánh,  ngoài  tánh  không  có  tướng,  tánh  và 

tướng thấu suốt lẫn nhau, đức Phật thật, cõi nước thật, đấy là loại niệm Phật 

thứ chín, tánh tướng vô ngại)  





Đây là loại thứ chín. Loại thứ chín và thứ mười hết sức trọng yếu, có 

thể phá trừ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước của chúng ta từ vô lượng kiếp 

đến  nay.  Do  chúng  ta  không  hiểu  rõ  đạo  lý  này  nên  mới  khởi  vọng  tưởng, 

khởi phân biệt, chấp trước. Nếu thật sự hiểu được đạo lý này, tâm quý vị sẽ 

thanh  tịnh,  quý  vị  sẽ  chẳng  dấy  lên  vọng  tưởng.  Biết  gì  vậy?  Ta  và  người 

không hai, lợi tha chính là tự lợi, tổn người vốn là tổn mình, quý vị hiểu rõ 

rồi!  Sau  khi  hiểu  rõ,  quý  vị  sẽ  tự  nhiên  sanh  khởi  tâm  đại  từ  bi,  lòng  đồng 

thể  đại  bi,  lòng  vô  duyên  đại  từ,  quan  tâm,  yêu  thương,  che  chở  hết  thảy 

chúng  sanh  vô  điều  kiện.  Vì  sao  vậy?  Đều  là  do  tự  tánh  biến  hiện,  đều  là 

chính  mình!  Sao  lại  là chính  mình? Chúng tôi dùng  một thân để  làm  tỷ dụ. 

Cánh  tay,  bắp  tay  là  chính  mình,  ngón  tay  cũng  là  chính  mình,  móng  tay 

cũng là chính mình, mồ hôi, lông cũng là chính mình, tự mình chẳng phải là 

những thứ ấy  hay sao? Mười pháp  giới trang  nghiêm cũng  giống  như trạng 

huống ấy, vậy  thì có  gì chẳng phải  là chính  mình ư? Mỗi  một  lỗ chân  lông 

đều  là  chính  mình!  Như  vậy  rồi  quý  vị  mới  hiểu  được  lời  cổ  nhân  đã  nói: 

 “Sơn  hà  đại  địa  đồng  hiện  hóa  vương  thân” (Núi  sông,  đại  địa  đều  cùng 

hiện hóa thân vua). Quý vị thấy thấu suốt, hiểu rõ rồi, thấy được Pháp Thân, 

thừa  nhận,  khẳng  định  hết  thảy  pháp  là  chính  mình.  Do  vậy,  Pháp  Thân 

chẳng phải là năm thứ, Pháp Thân không có sanh diệt. Hóa Thân, Ứng Thân 

có  sanh  diệt,  Pháp  Thân  không  sanh  diệt.  Pháp  Thân  đích  thực  là  chính 

mình, là vô lượng thọ thật sự. Bởi vậy, đạo lý cuối cùng này rất trọng yếu. 







Thập,  dĩ  tánh  dung  tướng,  tướng  tùy  tánh  dung,  linh  tiền  cửu 

môn, hợp vị nhất quỹ. 

  

十 以 性 融 相，相 隨 性 融，令 前 九 門，合 為 一揆。 



(Mười  là  do  tánh  chứa  đựng  tướng,  tướng  thuận  theo  tánh  hòa  hợp, 

khiến cho chín môn trước hợp lại thành một khối)  





Chín môn trước là một, một là chín. Chính là như trong kinh, đức Phật 

đã nói:  “Một tức là nhiều, nhiều chính là một. Một và nhiều không hai”.   





Cố  đức  đức  vô  tận,  tướng  tướng  vô  cùng,  trần  trần  sát  mãn,  do 

như đế võng. 



故 德 德 無 盡，相 相 無 窮，塵 塵 剎 滿，猶 如帝網。 



(Vì thế đức nào cũng vô tận, tướng nào cũng vô cùng, trong mỗi hạt vi 

trần đều có trọn khắp các cõi nước giống như cái lưới của Thiên Đế)  





 “Đế võng”  là tỷ dụ, Đế là Thiên Đế Thích (Sakya Indra), người Trung 

Quốc gọi là Ngọc Hoàng Đại Đế. Đại khái là những tôn giáo khác gọi ông ta 

là  Thượng  Đế,  chữ  này  chỉ  vị  chúa  cõi  trời  Đao  Lợi,  tức  Đế  Thích  thiên 

vương.  Đức  Phật  nói  trên  tầng  trời  Đao  Lợi,  trong  Đao  Lợi  thiên  cung  có 

lưới  giăng,  lưới  giăng  vô  cùng  trang  nghiêm.  Mỗi  gút  thắt  và  mắt  lưới  có 

buộc một viên bảo châu, tức Ma Ni bảo châu, phóng quang, ánh sáng chiếu 

ngời lẫn nhau đẹp không thể tả.  “Do như đế võng” , thường lấy cái lưới này 

làm  tỷ  dụ.  Hiện  thời  hơi  ít  thấy  lưới  giăng,  ở  Đài  Loan  chúng  tôi  chưa  hề 

thấy, còn ở Trung Quốc Đại Lục thì tôi không để ý, chắc là có, nhưng có thể 

trông thấy ở Nhật Bản. Trong rất nhiều tự viện lớn ở Nhật Bản, trên mỗi đầu 

kèo  đều  có  lưới  giăng  bện  bằng  dây  đồng  để  che  chở.  Tác  dụng  của  lưới 

chăng  như sau:  Do  những  thứ kiến  trúc  ấy  đều  là  tác  phẩm  nghệ  thuật  cao 

độ, kèo xà chạm trổ, sợ chim đến làm tổ, phá hoại tác phẩm nghệ thuật. Do 

vậy, dùng lưới chăng bện bằng giây đồng để bảo vệ. Quý vị có thể thấy rất 

rõ ràng,  chỉ  nhằm  để  ngăn  cho  chim  không  bay  vào  được,  đấy  là  tác  dụng 

của  lưới  chăng,  mà  cũng  là  vật  để  trang  nghiêm,  nhằm  mục  đích  trang 

nghiêm, giống như một món trang sức, không chỉ có tác dụng bảo vệ mà còn 

có tác dụng trang sức tạo vẻ mỹ quan. 







Thị đệ thập niệm trùng trùng dung nhiếp, đắc  hậu  nhị  môn, tiền 

giai chân thật. 

  

是 第 十 念 重 重 融 攝。得 後 二 門，前 皆 真 實。 



(Do  vậy,  môn  niệm  Phật  thứ  mười  trùng  trùng  dung  nhiếp.  Hễ  đạt 

được hai môn cuối thì những môn trước đều trở thành sự thật). 





Nếu  quý  vị  thấu  hiểu  ý  nghĩa  của  hai  môn  sau  cùng  thì  đối  với  tám 

môn  trước,  bất  luận  quý  vị  niệm  tánh  hay  niệm  tướng,  thảy  đều  chân  thật, 

đều là thật. Nếu chẳng hiểu được hai môn cuối, những gì quý vị niệm chỉ là 

ngoài da, chẳng đau, chẳng  ngứa, không có cảm ứng  gì  hết! Quý  vị  thật sự 

hiểu được hai điều này thì  “một niệm tương ứng một niệm Phật, niệm niệm 

 tương ứng niệm niệm Phật”.  Lý rất quan trọng! Phải thông đạt, hiểu rõ Lý. 

Tương ứng ra sao? Sau  khi  hiểu rõ điều  này, tâm  quý  vị  thanh tịnh, quý  vị 

thấy  “thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác”  trong  Vô  Lượng  Thọ  Kinh,  quý  vị  nhất 

định  đạt  được,  chỉ  có  thể  nói  là  trình  độ  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác  có  sâu 

hay cạn bất đồng, cạn thì  quý  vị  nhất định đạt tới được. Hễ đắc thanh  tịnh, 

bình đẳng,  giác thì quý  vị  là Pháp Thân đại sĩ, quý  vị chẳng phải  là kẻ tầm 

thường. Vì vậy, gọi là tương ứng, tức là tương ứng với pháp tánh,  mà cũng 

tương ứng với pháp tướng, tương ứng với chư Phật mà cũng tương ứng với 

chúng sanh, không có một pháp nào chẳng tương ứng. 

  

  

Kinh tùy biệt thuyết, nghĩa tất cai dung. 

  

經 隨 別 說，義 必 該 融。 



(Mỗi kinh [tùy theo đương cơ] mà nói [từng phương diện] riêng biệt, 

chứ ý nghĩa thảy đều chứa đựng trọn vẹn)  





Đức Phật giảng kinh, tùy tiện nói tới một phương diện nào đó, quý vị 

phải hiểu rằng ý nghĩa của kinh ấy viên mãn. Nếu quý vị thấu hiểu được một 

chút thì quý vị đọc kinh Phật cũng hay, mà giảng giải kinh Phật cũng tốt, ý 

nghĩa  liền  viên  mãn  như thường  nói:   “Viên  nhân  thuyết  pháp,  vô  pháp  bất 

 viên”   (Người  căn  tánh  viên  mãn  nói  pháp  thì  không  pháp  nào  chẳng  viên 

mãn), đạo lý là đây! Quý vị nói không viên mãn là vì quý vị chưa đạt được 

hai môn cuối này, quý vị chưa đạt tới được! Do vậy, chỗ nào quý vị cũng bị 

chướng ngại, chẳng những gặp chướng ngại nơi kinh giáo mà còn bị chướng 

ngại  trong  tu  hành,  chướng  ngại  trong  cuộc  sống,  chướng  ngại  trong  công 

việc, xử sự, đãi người, tiếp vật, chuyện gì cũng bị chướng ngại. Nếu quý vị 

hiểu được ý nghĩa này, quý vị mới hiểu cái hay của kinh Hoa Nghiêm. Nếu 

quý vị thật sự hiểu rõ, hiểu được mấy phần thì trong cuộc sống, quý vị sẽ thọ 

dụng  viên  mãn.  Nay  chúng  ta  gọi  đó  là  hạnh  phúc  viên  mãn,  đối  xử  với 

người,  xử sự đều có thể  viên dung.  Trong  ấy không có  xung đột, không có 

va  chạm,  tâm  địa  thanh  lương,  tự  tại,  thường  sanh  trí  huệ,  quý  vị  mới  hiểu 

được sự thù thắng của Niệm Phật! Đây là trước hết, đem mười thứ niệm Phật 

nói cả ra. Tiếp theo là:  





Đệ nhị, hội thích kinh văn giả. 

  

第 二 會 釋 經 文 者。 



(Phần thứ hai là giải thích kinh văn)  





Đây  là  phần  giải  thích  kinh  văn.  Xin  hãy  coi  lời  khai  thị  của  ngài 

Thanh Lương:  





Kim niệm thập thân, thị hậu nhị môn. 

  

今 念 十 身，是 後 二 門。 



(Nay niệm mười thân chính là hai môn sau)  





Chúng  ta  niệm  mười  thân  của  Phật,  kinh  Hoa  Nghiêm  nói  tới  mười 

thân, niệm mười thân là hai môn cuối. 





Cố  nhị thập nhất môn, tiền  nhị  thập môn các dĩ nhị môn  niệm ư 

nhất Phật, dĩ thành thập thân vi thập kiến Phật. 

  

故 二 十 一 門，前 二 十 門 各 以 二 門 念 於 一佛，以 成 十 身 

為 十 見 佛。 



(Nên trong hai mươi mốt môn, đối với hai mươi môn trước đều lấy hai 

môn để niệm một Phật, do phối hợp với mười thân mà thành mười môn thấy 

Phật)  





Hai mươi mốt môn này do đâu mà có? Do như vậy mà có! Cứ mỗi hai 

môn [trong số hai mươi môn đầu] thuộc về một loại trong mười thân, cứ mỗi 

hai  môn  là  một  loại. Do  vậy, thành ra  hai  mươi  môn. Môn cuối cùng dung 

hợp thành môn thứ mười. Chúng ta tiếp tục coi đoạn chú giải tiếp theo:  





Vị sơ nhị môn tức thị nguyện Phật, diệc danh nguyện thân. Luận 

thích nguyện thân nguyện sanh Đâu Suất. 

  

謂 初 二 門 即 是 願 佛，亦 名 願 身。論 釋 願 身 願 生 兜 率。 



(Nghĩa  là:  Hai  môn  đầu  chính  là  Nguyện  Phật,  còn  gọi  là  Nguyện 

Thân. Luận giải thích:  “Nguyện thân nguyện sanh lên trời Đâu Suất” )  





Hiện thời, rất nhiều người học Phật mong mỏi trong tương lai sẽ sanh 

về trời Đâu Suất, thân cận Di Lặc Bồ Tát. Di Lặc Bồ Tát trong đời tương lai 

sẽ giáng sanh thành Phật, bọn họ phát nguyện làm đệ tử đức Phật, giống như 

một  ngàn  hai  trăm  năm  mươi  lăm  vị  đệ  tử  của  đức  Thế  Tôn  thân  cận  đức 

Phật vậy. Phát nguyện ấy rất khó có, nguyện tâm rất hay, nhưng quý vị phải 

hiểu  cách  tu  ra  sao.  Nếu  chẳng  hiểu  cách  tu,  chưa  chắc  quý  vị  đã  sanh  lên 

trời Đâu Suất được! Phải hiểu đạo lý này! Nói thật ra, điều kiện sanh lên trời 

Đâu Suất so với Tây Phương Cực Lạc thế giới khó khăn hơn rất nhiều. Ngài 

Di  Lặc  hiện  đang  là  Bồ  Tát,  vẫn  chưa  thành  Phật,  Ngài  bị  hạn  chế  rất 

nghiêm trọng, không được viên dung như A Di Đà Phật. Vì thế, tỳ-kheo Cát 

Tường  Vân  niệm  A  Di  Đà  Phật,  không  niệm  Di  Lặc  Bồ  Tát.  Câu  thứ  nhất 

chỉ điểm cho chúng ta điều này. Trong hai môn này, môn thứ nhất tương ứng 

với câu thứ nhất trong kinh văn:  





Sơ môn cung điện tức thiên cung đẳng. 

  

初 門 宮 殿 即 天 宮 等。 



(Môn đầu tiên, cung điện tức là cung trời v.v…)  





Trong kinh văn quý vị thấy câu thứ nhất là:  “Sở vị trí quang phổ chiếu 

 sai  biệt  cảnh  giới  niệm  Phật  môn”   (Tức  là  môn  niệm  Phật  trí  quang  chiếu 

khắp  cảnh  giới  sai  biệt).  Đây  là  danh  xưng,  nghiệp  dụng  của  pháp  môn: 

 “Thường  kiến  chư  Phật  chủng  chủng  quốc  độ,  cung  điện  trang  nghiêm  tất 

 hiện tiền cố”  (Do thường thấy các thứ cõi nước, cung điện trang nghiêm của 

chư Phật đều hiện tiền). Cung điện được nói ở đây là cung trời, nói thật ra, 

chỉ cho thiên cung trong Đâu Suất nội viện của Di Lặc Bồ Tát. Khi người ấy 

thật sự tu thành, cảnh giới ấy sẽ hiện tiền. 



Qua  Niên  Phổ  của  lão  hòa  thượng  Hư  Vân,  chúng  ta  thấy  lão  hòa 

thượng  Hư  Vân  phát  nguyện  vãng  sanh  Đâu  Suất  nội  viện,  Ngài  tu  thành 

công.  Trong  Niên  Phổ  có  chép  khi  Ngài  nhập  định,  hình  tướng  của  thiên 

cung trong nội viện Đâu Suất liền hiện tiền, Ngài bước vào, cũng trông thấy 

có mấy người quen biết đã vãng sanh đến nơi ấy. Ngài thấy Di Lặc Bồ Tát 

cũng nghe giảng một thời kinh, Di Lặc Bồ Tát bảo Ngài quay về: “Ông còn 

có chuyện chưa làm xong”, đúng là Ngài (tức Di Lặc Bồ Tát) hiện tiền, trọn 

không phải giả. 





 Hậu môn ý nhạo chánh thị nguyện thể. 

  

後 門 意 樂 正 是 願 體。 



(Trong môn sau, ý nhạo chính là Thể của nguyện)  





Câu  thứ  hai  trong  phần  sau,  tức  là   “linh  an  trụ  chủng  chủng  tăng 

 thượng ý nhạo niệm Phật môn”  (môn Niệm Phật khiến cho an trụ các thứ ý 

nhạo  tăng  thượng),  nghiệp  dụng  của  nó  là   “tùy  chư  chúng  sanh  tâm  chi sở 

 nhạo, giai linh kiến Phật đắc thanh tịnh cố”  (do tùy theo lòng ưa thích của 

các  chúng  sanh  đều  làm  cho  họ  thấy  Phật  được  thanh  tịnh),  [đại  sư]  giải 

thích câu này. Đây là môn kế tiếp, đấy là Thể của nguyện. 







Cố Phạn bản trung danh Thượng Thăng Môn. Lý thực Như Lai 

nguyện châu pháp giới, tùy nhạo linh kiến, thị xuất sanh nghĩa. Cố thập 

kiến Phật, danh Xuất Sanh Kiến. 

  

故  梵  本  中  名  上  昇  門。理  實  如  來  願  周  法  界，隨  樂  令 

見，是 出 生 義。故 十 見 佛，名 出 生 見。 



(Nên trong Phạn bản gọi là Thượng Thăng Môn. Xét trên thực tế của 

Lý  Thể, nguyện của Như Lai trọn khắp pháp giới, thuận theo  lòng  ưa thích 

khiến cho chúng sanh được thấy. Đây là nghĩa xuất sanh. Vì thế, trong mười 

môn thấy Phật, môn này được gọi là Xuất Sanh Kiến). 





Đây  là  so  với  Phạn  bản,  tức  nguyên  bản  của  kinh  Hoa  Nghiêm,  ý 

nghĩa  trong  nguyên  bản  là  Thượng  Thăng  Môn.  Phần  sau  nhằm  giải  thích 

cho chúng ta:  





Lý thực Như Lai nguyện châu pháp giới. 

  

理 實 如 來 願 周 法 界。 



(Xét  trên  thực  tế  của  Lý  Thể,  nguyện  của  Như  Lai  trọn  khắp  pháp 

giới). 





 “Lý”  là Lý Thể, cũng là Tánh Thể,  “thực”  là chân thực; chúng ta gọi 

là  chân  tướng  sự  thật,  Như  Lai  là  tự  tánh.  Quý  vị  thấy  hết  thảy  kinh  Đại 

Thừa,  trong  kinh  Kim  Cang  nói  rất  nhiều.  Nếu  gọi  là  Phật  thì  chính  là  nói 

theo  mặt tướng;  nếu  gọi  là Như  Lai thì  là  luận theo  mặt  tánh. Vì  vậy, Như 

Lai  chính  là  Tự  Tánh  Phật.  “Nguyện  châu  pháp  giới”   chẳng  riêng  gì  bốn 

mươi tám nguyện của A Di Đà Phật trọn khắp pháp giới  mà các nguyện do 

hết  thảy  chư Phật,  Bồ  Tát đã  phát  ra  cũng  đều  trọn  khắp  pháp  giới.  Vì  sao 

vậy? Do từ chân tâm phát ra. Vì sao  nguyện của phàm phu chúng ta chẳng 

thể trọn khắp? Do từ vọng tâm phát ra, chứ không phải chân tâm, phàm phu 

dùng  vọng  tâm,  dùng  tâm  ý  thức.  Nói  cách  khác,  phàm  phu  dùng  cái  tâm 

nào? Vọng tưởng, phân biệt, chấp trước; coi đấy là tâm. Do vậy, quý vị phát 

nguyện,  quý  vị  phát  nguyện  gì?  Khởi  vọng  tưởng.  Vọng  tưởng  có  lúc  gián 

đoạn, có  lúc  liên tục.  Lúc  gián  đoạn thì  nhiều,  lúc  liên  tục thì  ít, do  vậy  nó 

chẳng khởi tác dụng. Vừa mới phát ra một nguyện, loay hoay liền quên mất. 



Quý  vị tụng khóa sáng, đối trước Phật,  Bồ Tát phát  nguyện,  “chúng 

 sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ”.   Tụng  khóa  sáng  xong,  thấy  người  này  bèn 

chán ghét, không độ người ấy, ngay lập tức không còn [nguyện ấy] nữa; cho 

thấy [rõ ràng là]  “miệng đúng, tâm sai”.  Vì sao nguyện do chư Phật, Bồ Tát 

đã  phát  bèn  trọn  khắp  pháp  giới?  Các  Ngài  phát  nguyện  từ  chân  tánh,  các 

Ngài chẳng dùng tâm ý thức, không dùng vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, 

chẳng dùng những thứ ấy. Các ngài phát xuất từ tâm thanh tịnh, đương nhiên 

khác  hẳn.  Vì  vậy,  câu   “tùy  nhạo  linh  kiến”   này  chính  là  như  kinh  Lăng 

Nghiêm nói:  “Tùy chúng sanh tâm, ứng sở tri lượng”.  Trong mười phương 

pháp  giới,  Phật  được  gọi  là  chư  Phật,  Bồ  Tát;  chư  Phật,  Bồ  Tát  không  có 

hình  tướng  nhất  định.  Pháp  giới  vô  lượng  vô  biên,  nơi  nào  có  chúng  sanh 

mong  thấy  Phật,  mong  thấy  Bồ  Tát,  Ngài  lập  tức  hiện  thân,  nên  dùng  thân 

nào  để  độ  được  thì  Ngài  liền  hiện  thân  ấy.  Ngài  trọn  chẳng  có  ý  niệm  “tôi 

muốn  hiện thân  nào”, không  phải  vậy,  hoàn  toàn  là  vô  ý. Nếu có  ý sẽ biến 

thành  phàm  phu,  là  giả,  không  thật.  Ý  ấy  là  gì?  Ý  là  phàm  phu;  phàm  phu 

động  một tâm  niệm  gọi  là  “phàm phu có  cảm” , Phật tự nhiên sẽ  ứng, cảm 

ứng đạo  giao. Đạo  lý cảm  ứng ấy cũng không dễ  hiểu;  vì thế, cổ đức dùng 

cái  khánh  để  làm  tỷ  dụ.  Chúng  ta  gõ  khánh  là  Cảm,  khánh  vừa  gõ  liền  có 

tiếng vang, tiếng vang là Ứng. Chúng ta gõ khánh là có tâm, còn khánh ứng 

là vô tâm; dùng tỷ dụ này để hình dung Phật ứng với chúng sanh trong mười 

pháp giới, không có ý niệm, không khởi tâm động niệm, tự nhiên, pháp vốn 

là  như  vậy. Đấy  là cảm  ứng đạo  giao,  trọn không khởi tâm  động  niệm. Do 

vậy, đấy  là “tùy  nhạo  linh  kiến”, tức  là thuận theo  lòng ưa thích của chúng 

sanh,  thuận  theo  khả  năng  nhận  biết  trong  tâm  chúng  sanh;  đấy  là  ý  nghĩa 

Xuất Sanh. 





Cố thập kiến Phật, danh Xuất Sanh Kiến. 

  

故 十 見 佛，名 出 生 見。 



(Vì thế, trong mười môn thấy Phật, [môn này được] gọi là Xuất Sanh 

Kiến)  





Mười thứ không thấy được, còn quý vị mười thứ đều thấy. Bất cứ một 

môn nào trong mười môn thấy Phật, hết thảy chúng sanh đều có phần, phàm 

phu  cũng  có  phần.  Nay  chúng  ta  tạo  tượng  Phật,  tạo  tượng  A  Di  Đà  Phật, 

chúng ta mỗi ngày trông thấy Ngài, mỗi ngày cung kính, lễ bái, quán tưởng, 

in hình tượng A Di Đà Phật vào A Lại Da Thức của chính mình, quán tượng 

niệm Phật. Niệm như vậy là niệm tượng Phật của Ứng Hóa Thân. Mười thứ 

thân  phàm  phu  chúng  ta  đều  có  phần.  Do  vậy,  pháp  này  gọi  là  Xuất  Sanh 

Kiến, đấy cũng chính là y báo, chánh báo trang nghiêm của Phật được sanh 

khởi trong tâm ý thức của quý vị, khởi lên ý niệm này. Phần tiếp theo:  





Tam  tứ  nhị  môn  tức  bản  tánh Phật,  danh vi  trí  thân.  Phật  dĩ  trí 

huệ vi bản tánh cố. 

  

三 四 二 門 即 本 性 佛，名 為 智 身。佛 以 智 慧 為 本 性 故。 



(Hai môn thứ ba và thứ tư chính là niệm đức Phật trong bản tánh, gọi 

là Trí Thân, vì Phật lấy trí huệ làm bản tánh)  





Đây  là câu thứ ba và câu thứ tư trong kinh  văn, cũng có  nghĩa  là nói 

về môn thứ ba và môn thứ tư. Môn trước là môn thứ ba, niệm Thập Lực Trí, 

Môn sau là môn thứ tư, tức niệm Vô Ngại Trí. 





Trí tắc minh liễu vi kiến. 

  

智 則 明 了 為 見。 



(Đối với trí thì coi hiểu rõ là thấy)  





Do  đây  biết  rằng,  Kiến  (見) được  nói  ở  đây  chẳng  phải  là  thấy  bằng 

nhục  nhãn,  mà  có  nghĩa  là  trong  tâm  quý  vị  thấu  hiểu,  hiểu  rõ,  thông  đạt, 

chữ  Kiến  luôn  được  hiểu  theo  nghĩa  này.  Do  vậy,  hễ  nói  tới  Kiến  thì  tác 

dụng của sáu căn đều gọi là Kiến. Như phương pháp tu hành của Quán Thế 

Âm Bồ Tát trong kinh Lăng Nghiêm:  “Phản văn, văn tự tánh, tánh thành vô 

 thượng  đạo”   (Xoay  cái  Nghe  để  nghe  tự  tánh,  tánh  trở  thành  đạo  vô 

thượng). Cái Nghe của Ngài tuy dùng Nhĩ Căn làm đại diện, nhưng sáu căn 

khởi  tác dụng đều  gọi  là Văn  (nghe), đều  gọi  là Phản  Văn (xoay  trở  lại cái 

Nghe), như vậy mới là ý nghĩa viên mãn. Ở chỗ này, Kiến cũng mang cùng 

một  ý  nghĩa,  lấy  Nhãn  Căn  đại  diện  cho  sáu  căn.  Từ  đoạn  khai  thị  này, 

chúng ta  hiểu  Bản Tánh Phật  là Trí Thân. Nói tới  mười thứ Phật,  mười thứ 

thân, thì chúng ta mới hiểu được sự trọng yếu của trí huệ Bát Nhã! Không có 

trí huệ Bát Nhã thì quý vị chẳng thể thấy tánh. Minh tâm kiến tánh thì trí huệ 

của quý vị được thành tựu. Thưa cùng quý vị, Trí Thân chính là Báo Thân, 

Báo Thân lấy trí huệ làm thân, Bát Nhã trọng yếu lắm! 



Trí huệ do đâu mà có? Trí huệ phát sanh từ Thiền Định, chẳng phải do 

nghiên cứu kinh giáo mà có thể mở mang trí huệ được. Không hề có chuyện 

ấy,  ngàn  vạn phần quý  vị  đừng  lầm  lẫn!  Quý  vị  ngỡ  nghiên cứu kinh  giáo, 

tốn công sức mấy chục năm, quý vị sẽ mở mang trí huệ; nếu quý vị dồn công 

sức  nơi  kinh  giáo,  bỏ  ra  công  sức  mấy  chục  năm  thì  quý  vị  sẽ  đạt  được 

những  gì?  Đại  sư  Thanh  Lương  nói  rất  hay,  “tăng trưởng  tà  kiến”.  Những 

điều đã nói trong kinh giáo đều biến tà tri tà kiến của quý vị; quý vị nói xem 

có phải là oan uổng hay không? Đại sư Thanh Lương nói như thế này:  “Có 

 hiểu  mà  không  hành  sẽ  tăng  trưởng  tà  kiến”.   Hành  là  gì  vậy?  Hành  là  tu 

hành,  tu  hành  điều  gì?  Phải  tu  sao  cho  đoạn  được  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp trước, tu đoạn được chúng rồi thì tâm  thanh tịnh của  quý  vị  mới  hiện 

tiền; tâm thanh tịnh là Thiền Định. Nhân Định khai Huệ, đấy mới gọi là sanh 

ra trí huệ chân thật. 



Nói cách khác, chúng ta nghiên cứu kinh giáo, nhưng nếu nghiên cứu 

kinh giáo mà chẳng thể đạt được tâm thanh tịnh, hằng ngày nghiên cứu, cứ 

phân biệt, chấp trước thì hoàn toàn sai  mất rồi. Coi Phật pháp như pháp thế 

gian thì hết thảy kinh giáo sẽ không có một bộ kinh giáo nào là Phật pháp cả, 

hoàn  toàn  là  pháp  thế  gian.  Nếu  quý  vị  hiểu  được  đạo  lý  này  thì  quý  vị  sẽ 

quay ngược lại, không phân biệt, không chấp trước, thưa với quý vị, quý vị 

sẽ thấy những pháp thế gian hoàn toàn là Phật pháp, không có một pháp nào 

chẳng phải là Phật pháp. Quý vị nói xem tại sao như vậy? Không nói tới thế 

gian  nào  khác,  quý  vị  hằng  ngày  đọc  báo,  báo  chí  chẳng  phải  là  kinh  Hoa 

Nghiêm ư? Quý vị biết cách coi thì nó sẽ là kinh Hoa Nghiêm, vì sao vậy? 

Quý  vị  đọc  mà không phân biệt, không chấp trước, không dấy  vọng  tưởng, 

đọc mà vẫn như không đọc, không đọc mà như đọc, chẳng phải là quý vị đắc 

Định  rồi  sao?  Định  là  mở  mang  trí  huệ!  Đạo  lý  như  vậy  đó!  Do  vậy,  đức 

Phật thuyết pháp, thuyết mà chẳng thuyết, chẳng thuyết mà thuyết; quý vị là 

người biết cách nghe, nghe  mà như không nghe, không nghe mà nghe, khai 

trí huệ đấy! 



Một tiếng rưỡi  đồng  hồ để  làm  gì ở đây?  Một tiếng rưỡi  đồng  hồ để 

đồng  thời  thực  hiện  Tam  Học  Giới  -  Định  -  Huệ.  Giới  là  đúng  như  pháp; 

ngồi tại nơi đây đúng quy củ, đoan chánh. Định là tâm thanh tịnh, không có 

vọng  tưởng,  không  phân  biệt,  không  chấp  trước.  Huệ  là  quý  vị  nghe  giảng 

kinh ở đây, từng câu, từng chữ nghe lọt vào tai, rành rẽ, phân  minh, quý vị 

chẳng hồ đồ, sanh trí huệ từ nơi ấy. Nghe xong, ngộ nhập, chẳng phải từ nơi 

văn tự, chẳng phải từ lời nói. Hễ chấp tại văn tự, lời lẽ thì chắc chắn quý vị 

chẳng  thể  ngộ  nhập  được!  Do  vậy,  Mã  Minh  Bồ  Tát  nói  thật  hay,  quý  vị 

nghe  giáo  pháp  như thế  nào?  Đọc  kinh,  nghe  giáo  pháp  như thế  nào?  “Lìa 

 tướng  ngôn  thuyết,  lìa  tướng  danh  tự”.   Đừng  chấp  trước  vào  thuật  ngữ  và 

danh  từ;  lìa  tướng  tâm  duyên  như  thế  nào?  Chẳng  thể  suy  tưởng!  Nếu  “ý 

nghĩa  ra  sao?  Hãy  nghĩ  xem!”  là  xong  rồi!  Hễ  suy  tưởng  là  rớt  vào  ý  thức 

rồi!  Không  cần  phải  suy  tưởng  chi  cả,  hễ  nghe  liền  hiểu  rõ,  đấy  là  Huệ. 

Chẳng  cần  phải  suy  tưởng  nữa,  suy  tưởng  sẽ  chẳng  thể  hiểu  rõ  được,  càng 

suy nghĩ càng lộn xộn, càng suy tưởng càng lầm, không suy tưởng sẽ thật sự 

minh bạch. 



Đây  là  nói  rõ chỗ khác  nhau trong phương pháp dụng công  giữa chư 

Phật, Bồ Tát và chúng ta. Nếu áp dụng phương pháp như vậy để nghe kinh, 

cũng dùng phương pháp  như vậy trong cuộc sống, cũng dùng phương pháp 

như vậy trong công việc, cũng dùng phương pháp như vậy trong ứng xử thì 

quý  vị sẽ được đại tự tại. Nếu quý  vị không  biết dùng,  khi  nghe kinh  miễn 

cưỡng áp dụng một chút thì rời khỏi Phật đường sẽ quên sạch, vẫn y hệt như 

cũ, quý  vị chẳng thể thọ dụng được. Nghe kinh tại  nơi đây,  học  hiểu  xong, 

phải áp dụng  vào sinh  hoạt, áp dụng  vào  công  việc thường  ngày thì quý  vị 

mới thật sự có trí  huệ. Do  vậy, trí  huệ quan  trọng  lắm.  Không riêng  gì  Đại 

Bát Nhã Kinh giảng về trí huệ mà hết thảy kinh đều giảng về trí huệ. Do vậy, 

mong rằng quý vị hãy chú tâm thấu hiểu Bát Nhã rất sâu từ trong kinh giáo, 

sẽ thấy thú vị vô cùng. Ý nghĩa câu này vẫn chưa giảng xong, nhưng nay đã 

hết giờ rồi, ngày mai chúng tôi sẽ giảng tiếp. 





Tứ Thập Hoa Nghiêm Kinh Hạnh Nguyện Phẩm 

Cát Tường Vân Tỳ Kheo Chương, 

Phần 4 hết 



---o0o--- 

Phần 5 

Tập thứ chín  (12-13-09) 

 

 

Xin mở quyển kinh, trang thứ hai mươi lăm, dòng thứ tư, đọc từ chính 

giữa.   

 

 

 Tam  tứ  nhị  môn  tức  bản  tánh  Phật,  danh  vi  Trí  Thân,  Phật  dĩ  trí 

 huệ vi bản tánh cố. 

  

三 四 二 門 即 本 性 佛，名 為 智 身。佛 以 智 慧 為 本 性 故。  

 

(Hai môn thứ ba và thứ tư chính là niệm đức Phật trong bản tánh, gọi 

là Trí Thân, vì Phật lấy trí huệ làm bản tánh)  

 

 

Đây chính là lời giải thích cho câu thứ ba và thứ tư của kinh văn trong 

phần trước, chúng ta hãy đọc câu kế tiếp cho dễ giảng hơn một chút. 





 Tiền môn thập lực trí, hậu môn vô ngại trí, trí tắc minh liễu vi kiến. 

  

前 門 十 力 智。後 門 無 礙 智。智 則 明 了 為 見。  



(Môn trước  là Thập  Lực  Trí,  môn sau  là Vô Ngại Trí. Đối  với trí thì 

[gọi] hiểu rõ là thấy)  





Chúng tôi đã  giảng đến chỗ  này.  “Tiền”   là câu thứ ba,  “hậu”   là câu 

thứ tư, chúng ta không cần đọc lại đoạn kinh văn trong đoạn trước. 



Theo  danh  từ  triết  học  hiện  thời,  “bản  tánh”   được  gọi  là   “bản thể” , 

tức  bản  thể  của  vũ  trụ  vạn  hữu.  Triết  học  gia  tuy  lập  ra  danh  từ,  thuật  ngữ 

này,  nhưng  dựa  theo  thực  tại  chân  tướng  sự  thật  để  nói  thì  họ  vẫn  chỉ  sờ 

soạng; nói chung là họ tưởng tượng vũ trụ do đâu mà có, nói chung, [họ suy 

luận  vũ  trụ  phải]  có  căn  nguyên,  rồi  gọi  căn  nguyên  ấy  là  bản  thể.  Nhưng 

trong  Phật  pháp  Đại  Thừa,  đối  với  chuyện  này,  chư  Phật  Như  Lai  thật  sự 

hiểu rõ, thật sự thấy rõ ràng. Trong bộ kinh này, cảnh giới ấy được gọi  “đại 

 bất khả tư nghị giải thoát cảnh giới”  (cảnh  giới  giải  thoát to  lớn chẳng thể 

nghĩ  bàn).  Gọi  là   “đại  bất  tư  nghị”   nhằm  đối  ứng  với  những  gì  được  nói 

trong kinh Duy Ma. Cảnh  giới  trong kinh  Duy Ma được gọi  là  “tiểu bất tư 

 nghị”  bởi cảnh giới được nói trong kinh ấy mang tánh chất cục bộ, còn cảnh 

giới được  giảng trong  kinh  này  là  viên  mãn.  Bản tánh  mới thật sự  là chính 

mình, mới là con người gốc, ý nghĩa này rất khó hiểu. 



Thiền Tông đạt đến cảnh giới tối hậu, thường gọi là  “đại triệt đại ngộ, 

 minh tâm kiến tánh” , kiến tánh chính là thấy được Bản Tánh Phật. Cái thân 

[thấy được do] kiến tánh chính là thân trí huệ, trong phần trên chúng tôi đã 

nói thân trí  huệ  thuộc  về  Báo  Thân. Trí  huệ chẳng phải do  từ  bên  ngoài có 

mà là sẵn có trong tự tánh; vấn đề này trước hết vẫn phải từ nơi bản tánh mà 

nói, rất khó nói, đương nhiên nghe cũng không dễ hiểu. Trong kinh thường 

dùng tỷ dụ để chúng ta thấu hiểu được điều này. Ví như nằm mộng, tôi nghĩ 

mỗi vị đồng tu đều có kinh nghiệm nằm mộng. Nếu như khi quý vị tỉnh giấc 

mộng, quý vị bèn suy nghĩ: Những cảnh giới trong mộng do đâu mà có? Có 

nghĩ tới chuyện này hay chăng? Người học Phật phải thường lãnh hội từ chỗ 

này thì quý vị sẽ dễ khai ngộ hơn. 



Trong phần trên, tôi đã thưa với quý vị, Bồ Tát sau khi kiến tánh liền 

chứng được Pháp Thân. Pháp Thân là gì? Pháp Thân là nói theo phương tiện 

sở  chứng,  Năng  Chứng  (chủ  thể  để  chứng)  là  trí  huệ,  Sở  Chứng  (cái  được 

chứng) là Pháp Thân thanh tịnh. “Pháp” là vũ trụ vạn pháp, chẳng những là 

hết  thảy  pháp  trong  mười  pháp  giới  mà  còn  bao  quát  hết  thảy  pháp  trong 

Nhất Chân pháp giới. Y báo, chánh báo trang nghiêm nơi thế giới Hoa Tạng 

của  Tỳ  Lô Giá  Na  Phật  trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  thế  giới  Tây  Phương  Cực 

Lạc của A Di Đà Phật do đâu mà có? Đều do tự tánh biến hiện. Giống như 

một  người  nằm  mộng,  cảnh  giới  trong  mộng  đều  do  tự  tánh  của  chúng  ta 

biến hiện. Nếu quý vị thật sự giác ngộ, vậy thì phải hỏi quý vị, thứ gì trong 

mộng là cái thân của quý vị? Cũng có thể nói bất cứ thứ gì trong mộng cũng 

đều  là  chính  quý  vị  hay  chăng?  Cảnh  giới  nào  trong  mộng  chẳng  phải  là 

chính  quý  vị?  Nếu  quý  vị  hiểu  rõ cảnh  trong  mộng  toàn  là  do  tự tánh  biến 

hiện,  bản  thân  ta  trong  giấc  mộng  là  chính  mình,  mà  kẻ  khác  trong  giấc 

mộng  vẫn  là  chính  mình,  núi,  sông,  đại  địa,  hư  không,  thế  giới  trong  giấc 

mộng cũng là chính mình, đấy gọi là  “toàn chân tức là vọng, toàn vọng tức 

 là  chân”.   Do  chư Phật,  Bồ  Tát  biết  chân  tướng  sự thật  này,  tận  hư  không, 

trọn  pháp  giới  là  chính  ta,  ngoài  chính  ta  ra,  tìm  không  được  một  món  thứ 

hai nào cả! Do vậy, tâm từ bi của họ tự nhiên dấy lên, lòng từ bi ấy gọi là vô 

duyên đại từ,  “vô duyên”  nghĩa là không có điều kiện. 



Nay  chúng  ta  gọi  “từ  bi”  là  “yêu  thương,  che  chở  chúng  sanh,  quan 

tâm  tới  chúng  sanh,  giúp  đỡ  chúng  sanh  không  điều  kiện”.  Vì  sao  không 

điều kiện? Ta và người chẳng hai! Giúp người khác tức là giúp chính mình, 

chẳng  những  ta  -  người  không  hai,  thưa  với  quý  vị,  còn  là   “sanh  Phật  bất 

 nhị”. “Sanh”  là chúng sanh, chúng ta nay đang là chúng sanh; Phật là A Di 

Đà Phật, là Tỳ Lô Giá Na Như Lai, hết thảy chư Phật Như Lai, chúng ta và 

các  Ngài  cũng  không  hai!  Không  hai  như  thế  nào?  Thân  ta  đây  do  tự tánh 

biến hiện, thân chư Phật cũng do tự tánh ấy biến hiện. Năng Biến (chủ thể để 

biến)  là  một,  Sở  Biến  (cái  được  biến  hiện)  ngàn  vạn  sai  khác.  Vì  sao  có 

nhiều  sai  biệt  như  thế?  Cội  nguồn  của  hiện  tượng  sai  biệt  là  do  phân  biệt, 

vọng tưởng, chấp trước. Trong kinh này, đức Phật nói rất hay. Tất cả tướng 

của hết thảy cảnh giới chỉ do tâm hiện, chỉ do Thức biến. Tâm có thể hiện ra 

cảnh giới, giống như cảnh giới trong mộng là do tâm hiện. Những cảnh giới 

được  dấy  lên  trong  mộng  ấy  biến  hóa  rất  nhiều,  đấy  là  tác  dụng  của  Thức. 

Thức  là tác dụng của  vọng tưởng, phân biệt; tách  lìa  vọng tưởng, phân biệt 

thì hết thảy những tướng biến hóa ấy sẽ không còn nữa! Không có biến hóa 

thì là có tướng hay không có? Có Tướng, có Thể, có tác dụng, ấy mới là thật 

sự viên mãn! 



Do vậy học Phật thì chuyện đầu tiên là phải mở rộng tâm lượng. Quý 

vị thấy Phật, Bồ Tát khởi tâm động niệm đều là vì hết thảy chúng sanh trong 

tận hư không, trọn pháp giới, ý niệm của các Ngài nằm ở chỗ này, chứ chẳng 

vì  một  cá  nhân  ta,  cũng  chẳng  vì  gia  đình  ta,  vì  một  đoàn  thể  nhỏ  của  ta, 

chẳng  vì  những  thứ  ấy!  Khởi  tâm  động  niệm  đều  là  hư  không  pháp  giới, 

chẳng bỏ sót chúng sanh nào! Trí huệ như vậy mới là viên mãn! Không phải 

là  chúng  ta  không  có  trí  huệ!  Trí  huệ  của  chúng  ta  viên  mãn  giống  như  trí 

huệ của chư Phật; vì sao nay lại biến thành ngu si như thế, trí huệ đi về đâu 

rồi? Phật dạy chúng ta: Trí huệ của chúng ta trọn chẳng hoàn toàn biến mất, 

chỉ  là  vì  có  những  chướng  ngại  nẩy  sanh  trong  ấy  khiến  cho  trí  huệ  của 

chúng ta chẳng thể khởi tác dụng được, chẳng tỏ lộ được. 



Chướng  ngại  là gì? Chúng ta  nhất định phải  hiểu điều  này. Đức Phật 

đã  quy  nạp  vô  lượng  vô  biên  chướng  ngại  thành  hai  loại  lớn,  một  loại  là 

Phiền  Não  Chướng,  loại  kia  là  Sở  Tri  Chướng.  Do  đâu  có  phiền  não?  Do 

chúng  ta  chấp  nhặt,  có  quan  niệm  sai  lầm,  tưởng  cái  thân  chính  là  ta  nên 

phiền  não  nẩy sanh. Sở  Tri Chướng do  pháp chấp  mà có,  ngỡ  hết thảy  vạn 

pháp  là  thật  có,  đấy  là  sai  lầm!  Kinh  Kim  Cang  đã  giảng  rất  minh  bạch: 

 “Nhất thiết hữu vi pháp, như mộng, huyễn, bào, ảnh. Như lộ, diệc như điển. 

 Ưng tác như thị quán” (Hết thảy pháp hữu vi, như mộng, huyễn, bọt bóng, 

như sương, cũng như chớp. Hãy nên quán như thế). Bài kệ này của kinh Kim 

Cang  đã  được  các  khoa  học  gia  hiện  thời  chứng  thực.  Hiện  thời  người  ta 

nghiên cứu vật lý học không gian, nghiên cứu lượng tử lực học, thấy thực tế 

hết  sức  gần  giống  như  những  điều  đã  được  nói  trong  bài  kệ  này  của  kinh 

Kim Cang. Ba ngàn năm sau đức Thích Ca Mâu Ni Phật, khoa học gia mới 

phát hiện điều này. Từ ba ngàn năm trước, đức Thế Tôn đã nói với chúng ta 

chân tướng sự thật này, chúng ta chẳng thể không bội phục! 



Vì vậy, đức Phật dạy chúng ta: Chỉ cần trừ khử chướng ngại thì trí huệ 

sẵn có của chúng ta liền hiện tiền. Làm thế nào để trừ khử chướng ngại, đây 

là  một  nan  đề  lớn.  Bởi  lẽ,  có  thể  nói  là  hết  thảy  phàm  phu  chúng  ta  từ  vô 

lượng kiếp đến  nay đã  dưỡng thành  một thói quen  rất  xấu,  một tập quán  tệ 

hại;  tập  quán  ấy  chính  là  thấy  sắc  nghe  tiếng  liền  khởi  tâm  động  niệm,  rắc 

rối ở chỗ  này.  Bản  lãnh của chư Phật,  Bồ  Tát là ở chỗ  nào? Các Ngài thấy 

sắc nghe tiếng, chẳng khởi tâm, chẳng động niệm, sai biệt ở chỗ này. Chúng 

ta phải mặc áo, ăn cơm, chư Phật, Bồ Tát cũng phải mặc áo, ăn cơm. Chúng 

ta  mỗi  ngày  làm  việc,  Phật,  Bồ  Tát  cũng  làm  việc.  Nói  cách  khác,  chẳng 

khác gì nhau cả! Chỗ bất đồng là dụng tâm khác nhau! Các ngài dùng chân 

tâm, chúng ta dùng vọng tâm, vọng tâm có chướng ngại, chân tâm không có 

chướng  ngại. Chân tâm  là  gì? Vọng  tâm  là gì?  Kinh Đại  Thừa  đã  giảng rất 

nhiều,  đặc  biệt  giảng  tường  tận  là  kinh  Lăng  Nghiêm.  Cổ  nhân  nói:   “Lăng 

 Nghiêm  khai  trí  huệ”.   Câu  nói  này  chẳng  phải  là  không  có  đạo  lý!  Kinh 

Lăng  Nghiêm  dạy  chúng  ta   “bỏ  Thức  dùng  Căn”,   nhằm  bảo  cụ  thể  với 

chúng ta: Chư Phật, Bồ Tát dùng chân tâm; chân tâm là gì? Căn tánh trong 

lục  căn  chính  là  chân  tâm,  nhưng  chúng  ta  sử  dụng  gì?  Chúng  ta  dùng  sáu 

thức, Thức là gì? Thức là chân tâm bị ô nhiễm, nên gọi là Thức. Bị ô nhiễm 

bởi gì? Bị ô nhiễm bởi vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, biến thành Thức. 

Thức là vọng tâm. Phương pháp tu hành trong Đại Thừa rất nhiệm mầu  mà 

cũng hết sức cao minh! 



Trong bản chú  giải kinh  Lăng Nghiêm, đại sư Giao Quang, bản chú 

giải của Ngài có tên là [Lăng Nghiêm Kinh] Chánh Mạch, đặc biệt đề xướng 

 “bỏ Thức dùng Căn” . Ngài giảng rất minh bạch, rất rõ ràng, rất đơn giản, rất 

trọng yếu. Điều hết sức đáng tiếc là chúng ta tập khí quá nặng, chúng ta hiểu 

những  đạo  lý  ấy,  cũng  hiểu  được  phương  pháp,  nhưng  không  dụng  công 

được. Vì sao vậy? Mắt thấy sắc liền phân biệt, vẫn là chấp trước, nên không 

có  cách  nào  cả!  Trong  các  buổi  giảng,  tôi  thường  khuyên  lơn,  khích  lệ  các 

đồng  tu,  tôi  nói  rất  đơn  giản,  rất  dễ  hiểu.  Tôi  khuyên  mọi  người  mắt  thấy 

sắc, tai nghe tiếng, sáu căn tiếp xúc cảnh giới sáu trần, đừng khởi tâm, đừng 

động  niệm,  đừng  phân  biệt,  đừng  chấp  trước,  nói  như  vậy  càng  đơn  giản, 

càng dễ hiểu hơn! Nếu quý vị làm được bốn câu này, đấy chính là  “bỏ Thức 

 dùng  Căn”   như  đại  sư  Giao  Quang  đã  nói;  khi  ấy,  quý  vị  thấy  Sắc  chẳng 

phải  là  thấy  bằng  Nhãn  Thức  mà  là  thấy  tánh,  thấy  tánh  là  thấy  gì?  Thấy 

tánh  là  thấy  Sắc  Tánh,  chẳng  phải  là  Sắc  Trần.  Hiện  thời  chúng  ta  dùng 

Nhãn Thức, Nhãn Thức thấy Sắc Trần, Nhãn Thức là vọng tâm, Sắc Trần là 

ô nhiễm. Tánh Nghe (Văn Tánh) nghe nơi Thanh Tánh, chẳng phải là [nghe 

nơi thanh] trần. Thiền Tông gọi đấy là  “minh tâm kiến tánh”.  Mắt thấy Sắc 

Tánh,  tai  nghe  Thanh  Tánh,  lưỡi  nếm  Vị  Tánh,  chẳng  gọi  là  Lục  Trần,  mà 

gọi là Lục Tánh. Tông Môn nói tới  “minh tâm kiến tánh”  thì minh tâm kiến 

tánh  là  chuyện  gì  vậy?  Đấy  chính  là  lục  căn  có  thể  thật  sự  đối  trước  cảnh 

giới sáu trần  mà không  phân biệt, không  vọng tưởng, không chấp trước  thì 

thành công rồi. 



Tuy chúng ta chưa làm được, nhưng quý vị hiểu được nguyên lý này, 

hiểu  được  phương  pháp  này,  hiểu  được  chân  tướng  sự  thật,  xem  nhẹ  các 

duyên trong cõi đời, điểm này rất quan trọng. Nếu quý vị vọng tưởng, chấp 

trước mỗi năm một nhạt dần, công phu của quý vị sẽ đắc lực, trí huệ của quý 

vị nhất định mở  mang. Vì sao? Phiền não, vọng niệm bớt một phần, trí huệ 

nơi tự tánh của quý vị sẽ bộc lộ ra ngoài một phần. Vọng tưởng, chấp trước 

giảm  được  hai  phần,  trí  huệ  sẽ  bộc  lộ  hai  phần.  Chẳng  phải  là  nói  ta  phải 

đoạn sạch vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì trí huệ mới tỏ lộ, chẳng phải 

vậy!  Những  thứ  ấy  có  tác  dụng  ngược  nhau;  trí  huệ  tăng  trưởng  thì  phiền 

não nhẹ bớt, phiền não tăng trưởng thì trí huệ cũng giảm ít, chuyện ấy là như 

vậy  đó!  Trong  thực  tại,  nếu  không  đổ  công  sức  vào  đây  được  thì  tổ  sư  đại 

đức đã dạy chúng ta “thật thà niệm Phật”, cách này cũng tuyệt diệu! 



Quý vị phải hiểu mấu chốt của Niệm Phật là hai chữ “thật thà”. Thế 

nào  mới  gọi  là  “thật  thà”?  Thật  sự  buông  xuống  hết  thảy  những  sự  việc, 

những chuyện phiền phức trong tâm, mà cũng là nói có những chuyện quý vị 

chẳng thể không làm. Hết thảy chư Phật, Bồ Tát đều làm lụng, đều làm việc, 

chứ  không  phải  là  nói  quý  vị  buông  bỏ  công  việc,  buông  bỏ  công  chuyện, 

chẳng  phải  vậy!  Mà  là  nói  quý  vị  hãy  buông  những  thứ  lo  rầu,  vương  vấn 

trong tâm xuống, đừng suy tưởng những chuyện ấy nữa! Cũng có những kẻ 

nói  chúng  tôi  làm  những  công  việc  này  nọ  muốn  không  suy  tưởng  thì  làm 

sao thực hiện công việc ấy cho tốt đẹp được? Thật ra, đấy là quan niệm sai 

lầm! Quý vị suy nghĩ, dò xét, tức là sử dụng vọng tâm, tâm ý thức, tránh sao 

khỏi làm gì cũng đều chẳng viên mãn? Nếu quý vị không dùng tâm tư để suy 

xét, khi làm thì quý vị nghiêm túc làm, khi không làm thì trong tâm sạch sẽ, 

một vọng niệm cũng chẳng có; tốt nhất là thật thà niệm Phật, đấy là tốt nhất! 

Khi công việc đang hiện hữu, quý vị sẽ sanh trí huệ, trí huệ hiện tiền; há lẽ 

nào có chuyện gì lại làm không tốt ư? So ra, trí huệ cao minh hơn suy lường 

nhiều lắm! 



Nếu quý vị không tin tưởng, trong số quý vị rất nhiều đồng tu đã theo 

tôi  bao  nhiêu  năm,  quý  vị  thấy  những  vị  đồng  tu  học  giảng  kinh.  Gần  đây 

nhất có những vị xuất gia trẻ tuổi học giảng kinh, quý vị thấy họ dùng trí suy 

nghĩ,  dùng  suy  lường  vào  đó:  Ban  đêm  viết  bút  ký  đến  ba  bốn  giờ  đêm 

không ngủ nghỉ, dụng công như thế, nhưng khi lên giảng đài thì sao? Khi lên 

giảng đài, tôi lắng nghe, họ đều không thể trình bày được ý tưởng, còn tôi thì 

sao? Tôi không đọc. Về căn bản là tôi không đọc bản kinh, tôi cũng không 

chuẩn  bị.  Đến  giờ  thì  pháp  sư  còn  có  hai  phút  nhanh  chóng  mặc  áo,  đi  tới 

nơi.  Tôi  giảng  chỗ  nào  cũng  hợp  đạo,  do  nguyên  nhân  gì  vậy?  Khi  chẳng 

giảng kinh, trong đầu rỗng rang, vật gì cũng chẳng có. Khi mở cuốn kinh ra 

thì  vô  lượng  nghĩa,  nói  dài,  nói  ngắn,  nói  sâu,  nói  cạn,  rất  đại  tự  tại!  Đấy 

chẳng phải là một chứng minh rất tốt ư? Vì sao lại  muốn suy nghĩ loạn xạ? 

Chuẩn bị bài giảng là suy nghĩ loạn xạ. Thế nhưng cũng rất đáng thương, khi 

không chuẩn  bị thì khi  lên  giảng đài,  một  câu  người ấy cũng không thốt ra 

được, họ gặp khó khăn ở chỗ này. Nguyên nhân là do đâu? Do tập khí phiền 

não  quá  nặng;  nếu  người  ấy  không  nghĩ  đến  kinh  thì  sẽ  nghĩ  ngợi  đủ  thứ 

loạn  xị, chẳng thể  nào không  nghĩ  ngợi. Tu  hành có công phu  là  gì? Người 

có  công  phu  tu  hành  không  có  vọng  tưởng,  không  có  ý  niệm.  Quý  vị  phải 

hiểu: Không có ý niệm thì tâm thanh tịnh. Quý vị thấy Vô Lượng Thọ Kinh 

là  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác,  không  có  ý  niệm  là  thanh  tịnh,  bình  đẳng, 

giác. Kinh Bát Nhã dạy  “Bát Nhã vô tri” , đấy là chân trí huệ, vô tri là chân 

trí  huệ,  là tâm thanh tịnh.  Tâm thanh tịnh  khởi  lên tác dụng  là  vô  lượng trí 

huệ, không gì chẳng biết. Đạo lý này rất sâu, rất rộng! 



Thuở  trước,  đại  khái  là  khoảng  mười  mấy  năm  trước  kia,  tôi  có  một 

người bạn cũ, địa vị cũng rất cao, đương nhiên công việc rất bận rộn. Có một 

lần gặp  mặt nhau, ăn cơm với nhau, ông ta nói  mình đã già quá rồi (khi ấy, 

ông ta ước chừng sáu mươi mấy tuổi), mệt mỏi quá, thể lực lẫn tinh thần đều 

kém trước kia. Tôi dạy ông ta  một phương pháp, tôi  nói ông  vào  mỗi sáng 

sớm, hãy tịnh tọa mười phút, chẳng cần phải ngồi xếp bằng, không cần! Ông 

ngồi trên sofa cũng được, ngồi thoải mái trên sofa để cho thân thể được thả 

lỏng,  đừng  có  chút  căng  thẳng  nào,  trong  đầu  chẳng  nghĩ  đến  thứ  gì.  Nếu 

ông ngồi mỗi sáng mười phút, tinh thần lẫn thể lực của ông rất dễ khôi phục. 

Vì thân  thể  mệt  mỏi chẳng do  lao  lực  mà  là  lao tâm,  vọng  niệm quá  nhiều, 

vướng mắc, lo nghĩ quá nhiều, dễ tổn thương con người nhất! 



Người thật sự tu hành công phu đắc lực suốt một ngày từ sáng đến tối 

không có vọng tưởng, đấy gọi là “công phu đắc lực”. Quý vị có thể tự khám 

nghiệm  công  phu  của  chính  mình,  vọng  tưởng  năm  nay  của  quý  vị  so  với 

năm ngoái như thế nào? Nếu như ít hơn năm ngoái thì quý vị có tiến bộ. Nói 

thật  ra, quý  vị tiến bộ thì chúng tôi  đều có thể thấy được, thấy từ chỗ  nào? 

Dung  mạo  quý  vị  nhất  định  mỗi  năm  một  tươi  trẻ  hơn,  thân  thể  nhất  định 

mỗi năm mạnh khỏe hơn, công phu đắc lực đấy! Nếu quý vị học Phật nhiều 

năm  như thế  mà thân thể  ngày càng  yếu ớt, tướng  mạo  ngày càng khó coi, 

hỏng rồi! Quý vị tu uổng công rồi! Quý vị tu hoàn toàn sai rồi! Đấy là những 

trường  hợp  chúng  tôi  thường  trông  thấy,  thường  gặp  gỡ,  chính  mình  nhất 

định  phải  biết.  Tu  hành  không  có  chi  khác,  chính  là  tu  cái  tâm  thanh  tịnh, 

“thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác”  mà!  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  dạy  chúng  ta,  nếu 

quý  vị  đạt  được  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác  thì  sau  đấy  là  quả  báo,  là  vô 

lượng  thọ,  trang  nghiêm.  Tôi  vừa  mới  nói  với  quý  vị,  vô  lượng  thọ  là  thân 

thể mạnh khỏe, trang nghiêm là dung mạo rạng rỡ, đấy là do thanh tịnh, bình 

đẳng mà đạt được. Vì thế, người học Phật tu hành tối kỵ nhất là vọng tưởng, 

phân  biệt,  chấp  trước,  những  thứ  ấy  phiền  toái  lắm.  Do  vậy,  đây  là   “Trí 

 Thân”. 



Câu thứ ba nói tới  “Thập Lực Trí”  là nói tới quả địa Như Lai có mười 

thứ năng lực đặc biệt thù thắng, chẳng những phàm phu chúng ta không thể 

sánh  bằng,  Bồ  Tát cũng  chẳng  thể  sánh  bằng.  Ở  đây  không  cần  phải  giảng 

mười lực, trước kia tôi đã nói rất nhiều rồi, nếu giảng thì hai tiếng đồng hồ 

cũng  chưa  giảng  xong,  cho  nên  lược  đi.  Cần  phải  giảng  là  chữ  Trí  ở  phần 

sau. Thông thường chúng ta  gọi  là Thập  Lực, sao ở đây  gọi  là  Trí? Quý  vị 

phải biết rằng: Không có trí huệ chân thật thì mười thứ năng lực sẽ chẳng thể 

viên mãn rốt ráo. Tất cả hết thảy những thứ đại viên mãn đều là trí huệ. Do 

vậy, Phật pháp từ đầu đến cuối là “cầu đạt trí huệ”. Cách nói thông thường 

đơn giản nhất, mấu chốt nhất là Tam Học, Giới, Định, Huệ Tam Học. Nhân 

Giới  đắc  Định,  nhân  Định  khai  Huệ.  Phật  pháp  lấy  trí  huệ  làm  mục  đích. 

Giới là phương tiện của phương tiện, mục đích nhằm khai trí huệ, Định cũng 

là phương  tiện, Trí  huệ  hiện tiền thì  mới  đạt viên  mãn  rốt ráo. Do  vậy, sau 

chữ Thập Lực có chữ Trí. 



Môn thứ tư:  “Vô ngại trí”, “trí tắc minh liễu vi kiến”.  Cái vô ngại ấy 

đặc  biệt  là  như kinh  Hoa  Nghiêm  nói   “Lý  Sự  vô  ngại,  Sự  Sự  vô  ngại”   đạt 

đến mức viên mãn! Ý nghĩa này, chúng tôi chưa lần nào giảng giải cặn kẽ, vì 

sao vậy? Đối  với  hội chánh của bộ kinh  này,  lần  này chúng tôi chưa  giảng 

hội chánh ấy, vừa  mở đầu liền  giảng  ngay hội cuối, tức  là  giảng  năm  mươi 

ba  lần  tham  học.  Giảng  bắt  đầu  từ chương  Thập  Tín  của  Văn  Thù  Bồ  Tát, 

phần đầu của hội này chúng tôi đã lược đi, nhưng trong tương lai chúng tôi 

còn  có  thể  giảng  bù,  nhất  định  sẽ  giảng  viên  mãn  kinh  này.  Vì  sao  bỏ  hội 

chánh để giảng hội cuối cùng? Cũng là nhằm thích hợp với căn cơ của mọi 

người, trong hội cuối, năm mươi ba lần tham học náo nhiệt, rất thú vị, chúng 

ta học xong liền áp dụng được; đúng là học rồi dùng liền, thật sự có thể áp 

dụng vào cuộc sống để đạt được lợi ích thù thắng trong Phật pháp. Trí huệ là 

thông  đạt,  hiểu  rõ  không  chướng  ngại;  vì  thế  dùng  chữ  Kiến  này,  “thập 

 chủng  kiến  Phật”   (mười  loại  thấy  Phật).  Cho  thấy  sự  Thấy  này  trọn  chẳng 

phải là thấy bằng mắt, mà là  “trí kiến”  (thấy bằng trí), trí thông đạt, trí hiểu 

rõ. 



Hai câu thứ năm và thứ sáu là nói tới:  





 Pháp giới Phật, danh vi Pháp Thân. 

  

法 界 佛，名 為 法 身。  



(Pháp giới Phật, gọi là Pháp Thân)  





Trong câu kinh văn thứ năm và thứ sáu nơi phần trước, quý vị không 

giở  lại phần trước cũng không sao. Chúng tôi đọc  một  lượt, quý  vị  nghe  là 

được rồi.  “Biến chiếu thập phương vô sai biệt tạng Niệm Phật môn, phổ kiến 

 nhất thiết chư thế giới trung đẳng vô sai biệt chư Phật hải cố”  (Môn  niệm 

Phật  chiếu  khắp  các  tạng  không  sai  biệt  trong  mười  phương,  do  thấy  trọn 

khắp biển chư Phật bình đẳng vô sai biệt trong hết thảy các thế giới). Đây là 

câu thứ năm; do vậy, môn thứ năm là:  





 Nhất thiết giới trung vô hữu sai biệt. 

  

一 切 界 中 無 有 差 別。  



(Trong hết thảy giới không có sai biệt)  





Môn  sau  đó  chính  là  câu  thứ  sáu:   “Nhập  bất  khả  kiến  cực  vi  tế  xứ 

 niệm Phật môn, triệt kiến nhất thiết vi tế cảnh trung Như Lai thần biến tự tại 

 sự  cố”   (Môn  niệm  Phật  vào  trong  những  chỗ  nhỏ  nhiệm  chẳng  thể  thấy 

được, do thấy thấu suốt những sự thần biến tự tại của Như Lai trong hết thảy 

cảnh nhỏ nhiệm). Đây chính là:  





 Nhập  bất  khả  kiến  vi  tế  nan  tri,  tịnh  pháp  thân  tướng,  vi  phổ  chí 

 kiến. 



入 不 可 見 微 細 難 知。並 法 身 相，為 普 至 見。  



(Vào  trong  những  chỗ  nhỏ  nhiệm  khó  biết  không  thể  thấy  và  tướng 

Pháp Thân, là Phổ Chí Kiến). 





Phổ (普) là phổ biến, Chí  (至) là đạt tới chỗ  nhỏ nhiệm  nhất. Quý  vị 

đều  thấy  được  pháp  giới  là  Tướng  Phần17  của  bản  tánh.  Trong  Phật  pháp, 

đặc  biệt  là  kinh  Hoa  Nghiêm,  tựa  đề  kinh  Hoa  Nghiêm  được  bắt  đầu  bằng 

 “Đại  Phương  Quảng”,   ba  chữ  này  nói  lên  Thể,  Tướng,  Dụng  (tác  dụng). 

Đại  là  khen  ngợi  Thể  không  có  cách  nào  hình  dung  được;  chỉ  có  thể  dùng 

chữ  Đại  để  tán  thán.  Phương  là  khen  ngợi  hiện  tướng,  Thể  nhất  định  hiện 

tướng, đã có hiện tướng thì nhất định khởi tác dụng. Tác dụng quá rộng, quá 

sức rộng (quảng), cho nên ba chữ Đại Phương Quảng là nói lên Thể, Tướng, 

Dụng. Trong đoạn kinh  văn  này, câu thứ nhất:  Bản tánh  là Thể, Pháp Thân 

là  Tướng,  những  điều  được  nói  sau  đó  đều  thuộc  về  tác  dụng  (Dụng),  ý 

nghĩa rộng rãi. Bởi lẽ, pháp giới là Tướng Phần của tự tánh, do tự tánh biến 

hiện ra. Chúng ta thường thấy trong kinh nói  “tận hư không, biến pháp giới” 

(tận hư không, trọn khắp pháp giới); nói thật ra, nghe câu ấy, đọc câu ấy, đối 

với ý nghĩa của câu ấy, đại đa số đều hàm hồ, mờ mịt, trọn chẳng hiểu rõ rệt. 

Tận hư không, trọn khắp pháp giới, rốt cuộc hư không pháp giới ấy to tới cỡ 

nào?  Trong  kinh,  đức  Phật  đã  dạy  chúng  ta  là   “bất  khả  thuyết,  bất  khả 

 thuyết,  bất  khả  tư  nghị” (chẳng  thể  nói,  chẳng  thể  diễn  tả,  chẳng  thể  nghĩ 

bàn). 



Hiện  thời  khoa  học  kỹ  thuật  phát  triển,  chúng  ta  dùng  vô  tuyến  điện 

viễn vọng kính, thiên văn viễn vọng kính để thăm dò những tinh cầu ở rất xa 

chúng  ta.  Khoảng  cách  trong  không  gian  được  tính  bằng  quang  niên  (năm 

ánh sáng), tức là lấy tốc độ ánh sáng đạt tới trong một năm làm đơn vị. Khoa 

học kỹ thuật hiện thời có thể thăm dò, gần như là thăm dò được ánh sáng từ 

mấy  ức  năm trước chiếu tới chỗ chúng  ta, như thế  là đã rất phi thường  rồi! 

Chúng ta thăm dò hệ Ngân Hà, ngoài hệ Ngân Hà, ngày nay chúng ta thật sự 

gọi đó là  “ngoại thái không”  (không gian bên ngoài), nhưng trong kinh đức 

Phật đã giảng  với chúng ta  về  một đại thiên thế  giới  này, chúng  ta áp dụng 

những kỹ thuật khoa học cận đại mà vẫn gần như chưa đạt đến một đại thiên 

thế  giới,  làm  sao  hiểu  được  đây?  Chúng  ta  dựa  theo  cách  tính  toán  si  ngốc 

nhất, chứ thật ra, những con số trong Phật pháp đều là khái lược, chẳng phải 

là  những  con  số  nhất  định  đích  xác,  quý  vị  phải  biết  điều  này!  Trong  ấy, 

luôn có thể tùy thời tùy chỗ mà tăng, giảm, nhân lên, chia ra, vì nguyên nhân 

nào?  Cảnh  chuyển  theo  tâm,  y  báo  chuyển  theo  chánh  báo,  nghiệp  lực  của 

chúng sanh khác nhau. Vì thế, hoàn cảnh thường  xuyên đổi dời, đâu có thể 

nói nhất định được? Do vậy, những con số do đức Phật nói đều là khái lược. 



Ví như Ngài nói một đơn vị thế giới; trước kia chúng tôi cho rằng một 

đơn vị thế giới là một Thái Dương Hệ18. Trước kia, chúng tôi luôn tưởng là 

như vậy, một Thái Dương Hệ thôi! Thế nhưng quý vị đọc phần sau bản chú 

giải kinh Vô Lượng Thọ của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ có phụ thêm mấy bài 

viết.  Cụ  là  một  nhà  khoa  học,  Cụ  dạy  môn  vô  tuyến  điện  và  điện  cơ  (máy 

điện)  tại  đại  học  Bắc  Dương.  Cụ  nhận  định,  một  đơn  vị  thế  giới  được  nói 

trong  kinh  Phật  chính  là  cái  chúng  ta  thường  gọi  hiện  thời  là  một  hệ  Ngân 

Hà19, thật là phi thường! Nếu một hệ Ngân Hà là một đơn vị thế giới thì kinh 

dạy một ngàn đơn vị thế giới là một tiểu thiên thế giới thì một tiểu thiên thế 

giới là một ngàn hệ Ngân Hà, lấy đó làm đơn vị. Sau đấy, lại gộp một ngàn 

tiểu thiên thế giới thành một trung thiên thế giới, lại lấy trung thiên thế giới 

làm  đơn  vị,  tập  hợp  một  ngàn  trung  thiên  thế  giới  gọi  là  một  đại  thiên  thế 

giới. Khu vực giáo hóa của một đức Phật gọi là tam thiên đại thiên thế giới, 

bởi vì trong ấy có tiểu thiên, trung thiên, đại thiên chứ trọn chẳng phải là nói 

một đại thiên thế giới chỉ có ba ngàn cõi. Nếu hiểu [tam thiên đại thiên là ba 

ngàn cõi đại thiên thì] như vậy là quý vị lại lầm rồi. Tam thiên đại thiên thế 

giới  là  một  đại  thiên  thế  giới,  một  ngàn  nhân  một  ngàn,  lại  nhân  cho  một 

ngàn  nữa,  tức  một  trăm  ức  hệ  Ngân  Hà.  Khoa  học  kỹ  thuật  hiện  thời  của 

chúng ta vẫn chưa có cách nào thăm dò được một trăm ức hệ Ngân Hà, vẫn 

chưa đạt tới. Đại khái là với khoa học kỹ thuật hiện thời có thể thăm dò được 

một tiểu thiên thế giới. Đức Phật dạy chúng ta: Trong hư không chẳng biết là 

có bao nhiêu thế giới Phật như vậy, không cách nào tính được, vô lượng vô 

biên mà! 



Đấy  gọi  là  gì?  Pháp  giới!  Phật  lấy  pháp  làm  thân,  không  chỉ  mình 

Phật, ở đây đức Phật còn dạy chúng ta: Bậc Sơ Trụ Bồ Tát lấy pháp giới làm 

thân. Sơ Trụ Bồ Tát phá một phẩm vô minh, chứng một phần Pháp Thân; do 

vậy,  dùng  cái  tâm  giống  với  chư Phật  Như  Lai,  dùng  chân  tâm,  không  còn 

dùng  tâm  ý  thức  nữa.  Chúng  ta  thường  nói  tới  năm  mươi  mốt  Tâm  Sở  của 

tám thức, trong Viên Giáo, từ bậc Sơ Trụ trở lên không còn dùng những tâm 

này nữa. Phàm những ai sử dụng năm mươi mốt Tâm Sở trong tám thức đều 

thuộc trong  mười pháp  giới. Mười pháp  giới  là chẳng thể đột phá  giới  hạn, 

chẳng dùng tâm ý thức thì sẽ đột phá được; hễ đột phá được rồi thì sẽ gọi là 

Nhất  Chân  pháp  giới.  Bậc  Sơ  Trụ  Bồ  Tát  trong  Viên  Giáo  khế  nhập  Nhất 

Chân pháp giới, Nhất Chân pháp giới là pháp môn Bất Nhị. Trong ấy không 

có  Năng,  Sở,  chẳng  phải  là  không  có  những  chuyện  thuộc  vào  Năng  -  Sở, 

mà là không có ý niệm Năng - Sở. Bậc Sơ Địa Bồ Tát trong Biệt Giáo nhập 

cảnh  giới  này.  Vì  thế  trong  Kim  Cang  Kinh  Giảng  Nghĩa,  cư  sĩ  Giang  Vị 

Nông đã bảo rõ với chúng ta, “chư Phật Như Lai” được nói trong kinh Kim 

Cang chính là các bậc Pháp Thân đại sĩ thuộc bốn mươi mốt địa vị như trong 

kinh Hoa Nghiêm đã nói, những vị Phật ấy gồm bốn mươi mốt địa vị. Vì sao 

vậy?  Họ  kiến  tánh  rồi,  “minh  tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh  thành  Phật”,  thấy 

được một phần cũng là chân Phật, không phải là giả Phật. Bất quá, những vị 

Phật ấy chưa phải là Phật viên  mãn. Vì thế, tông Thiên Thai gọi họ là Phần 

Chứng Phật, họ mới chứng được mấy phần, chưa được viên mãn, đấy gọi là 

Pháp  Thân  [đại  sĩ].  Như  vậy  là  chứng  được  Pháp  Thân  thì  cần  phải  có  trí 

huệ,  phải  là  trí  huệ  chân  thật;  trí  huệ  chân  thật  là  Vô  Phân  Biệt  Trí,  hễ  có 

phân biệt thì không có cách  gì đạt được trí huệ cả, chắc chắn quý  vị không 

thể  nhập  vào cảnh  giới  này! Để  nhập cảnh giới ấy thì  hết thảy đều  vô phân 

biệt,  quý  vị  mới  có  thể  nhập  được.  Có  mảy  may  phân  biệt,  chấp  trước  thì 

quý vị hãy còn ở trong phạm vi của tám Thức; nói cách khác, quý vị ở trong 

lục  đạo,  trong  mười  pháp  giới,  quý  vị  chẳng  thể  vượt  thoát  được.  [Muốn 

vượt  thoát  được  thì]  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  đều  phải  buông 

xuống hết. 



Do vậy,  “trong hết thảy giới không có sai biệt”.  Lời chú giải này của 

đại  sư  Thanh  Lương  so  ra  đơn  giản  hơn  kinh  văn  rất  nhiều,  Ngài  chỉ  dùng 

mấy chữ để giải quyết vấn đề. Chúng ta muốn học, đối với kinh văn thì cảm 

thấy khó khăn, còn theo lão nhân gia khai thị thì thấy dễ dàng, học cách nào 

đây?  “Trong hết thảy pháp không có sai biệt” , quý vị chỉ cần dụng công tại 

đó là được rồi. Từ sai biệt rất lớn, sai khác hết mức, hãy dụng công nơi đó, 

gạt bỏ hết những phân biệt, vọng tưởng. Tôi cũng thường dạy các vị đồng tu, 

cái quan niệm sâu đậm nhất, khó đột phá nhất của mọi người chúng ta là  “ân 

 oán”: Kẻ kia là thân nhân hay oan gia đối đầu của ta, sự sai biệt ấy lớn lắm! 

Khi nào quý vị có thể coi oán thân không hai, oán thân bình đẳng thì quý vị 

nhập vào cảnh giới này, đấy là cảnh giới không sai biệt, đấy là tu pháp bình 

đẳng, tu tâm thanh tịnh. 



Thực  hiện  từ  chỗ  nào?  Tôi  cũng  dạy  người  khác  áp  dụng  một  pháp 

phương tiện. Quý vị thấy mình mỗi ngày lạy Phật, hiện thời đối với ta, Phật 

thân thiết nhất, đáng tôn kính nhất, quý vị hãy đem bài vị của kẻ oan gia đối 

đầu thờ bên cạnh Phật. Mỗi ngày lễ Phật cũng lạy luôn người đó, tưởng Phật 

thì  cũng  tưởng  luôn  người  đó  giống  như  Phật  không  khác  gì  nhau,  dùng 

phương pháp ấy để tu pháp bình đẳng. Thế nhưng cũng có đồng tu đến  nói 

với  tôi:  “Sư  phụ  ơi!  Con  đã  lạy  suốt  ba  năm  vẫn  không  xong!  Vẫn  cứ  nổi 

nóng, công phu vẫn không đắc lực!” Người ấy hỏi tôi làm cách nào? Cứ tiếp 

tục  lạy đi, chẳng cần phải thay đổi!  Tuy chưa đắc  lực, nhưng  nói chung có 

một  chút  công  phu,  quý  vị  cứ  tiếp  tục  lạy,  không  ngừng  tăng  cường;  nói 

chung sẽ có ngày ta coi kẻ ấy bình đẳng như ta, quý vị sẽ cảm thấy oán thân 

bình đẳng, khi ấy, quý vị đã đạt được thanh tịnh, bình đẳng, quý vị mới nhập 

được  pháp  giới.  Quý  vị  vẫn  thấy  người  này  thì  vui  vẻ,  thấy  người  khác 

không thuận mắt, hỏng rồi! Đấy là tạo lục đạo luân hồi, miệng niệm A Di Đà 

Phật  nhưng  vẫn  phải  luân  hồi  trong  lục  đạo,  chẳng  thể  giải  quyết  vấn  đề 

được đâu! Do vậy, đây là một thứ khảo nghiệm,  “trong hết thảy giới không 

 có phân biệt” , phải dùng công phu ấy. 



Chúng  ta  niệm  Phật  cũng  phải  dùng  công  phu  ấy.  Hễ  công  phu  ấy 

được đắc lực một chút thì chúng ta sẽ vãng sanh không bị chướng ngại. Nếu 

công phu ấy không  hữu dụng,  hoàn  toàn bất  lực thì khi  vãng sanh,  oán  gia 

trái chủ đều kéo tới, đấy là lúc mấu chốt, quý vị làm thế nào đây? Nhất định 

phải công phu đắc lực, tự mình làm chủ được! Công phu thật sự đắc lực thì 

không có gì khác cả, chỉ buông xuống mà thôi! Vì sao quý vị thấy oán thân 

bất  bình  đẳng?  Do  quý  vị  không  buông  yêu  ghét  xuống  được!  Người  thân, 

tham ái buông xuống, oan gia đối đầu, sân hận cũng buông xuống thì không 

phải  là  bình  đẳng  rồi  sao?  Mấu  chốt  là  ở  chỗ  quý  vị  không  buông  xuống 

được! 



Kế tiếp là môn thứ sáu:  “Nhập bất khả kiến vi tế nan tri”  (Vào trong 

những chỗ nhỏ nhiệm khó thể thấy, khó biết). Nói thật ra, đối với những nhà 

vật  lý  học  trong  hiện  thời,  bọn  họ  phân  tích  vật  chất,  phân  tích  nguyên  tử, 

điện  tử,  lạp  tử  cơ  bản  (elementary  particles),  đều  là   “nhập  vi  tế  nan  tri” , 

nhập  trong  cảnh  giới  ấy.  Do  vậy,  vật  lý  không  gian  hiện  thời  đi  theo  hai 

phương hướng: Một là nghiên cứu không gian, hai là đào sâu vào những lạp 

tử  cơ  bản  nhỏ  nhất.  Đi  theo  hai  cực  đoan  là  hiện  tượng  trong  nghiên  cứu 

không  gian  hiện  thời.  Hai  cực  đoan  ấy  đều  có  liên  quan  mật  thiết  với  Phật 

pháp. Những nhà khoa học ấy không đọc kinh Hoa Nghiêm; nếu họ đọc kinh 

Hoa Nghiêm, nhất định sẽ tìm được rất nhiều khải thị; hết sức đáng tiếc, bọn 

họ không có duyên phận này! 

Lớn như hư không pháp giới, nhỏ như vi trần, nhỏ nhất trong những thứ 

cực nhỏ, đều được Phật học gọi bằng danh từ  “pháp giới” , đấy đều là Pháp 

Thân Tướng. Tận hư không, trọn pháp giới là tướng lớn lao của Pháp Thân; 

nhỏ  nhất  trong  những  gì  cực  nhỏ  là  tướng  nhỏ  của  Pháp  Thân.  Nếu  quý  vị 

hiểu  lớn  và  nhỏ  không  hai  thì  quý  vị  mới  thật  sự  chứng  nhập  được.  Kinh 

Hoa Nghiêm nói tới Sự Sự Vô Ngại,  “giới tử nạp Tu Di”  (trong hạt cải chứa 

đựng  Tu  Di),  đấy  là  Phật  đã  nêu  một  tỷ  dụ  cho  chúng  ta.  “Giới  tử”   là  hạt 

cải, đại khái hạt cải to chừng bằng hạt mè, đem núi Tu Di nhét vào hạt cải, 

hạt  cải  không  phình  to,  núi  Tu  Di  không  rút  nhỏ,  vẫn  nhét  vào  được;  cho 

thấy  lớn  và  nhỏ  không  hai,  vì  sao  có  thể  buông  xuống  được?  Là  vì  to  như 

núi Tu Di,  “phàm tất cả những gì có hình tướng đều là hư vọng” , nhỏ như 

hạt cải thì cũng “phàm tất cả những gì có hình tướng đều là hư vọng”,  giống 

như  zéro  đem  hợp  với  zéro,  làm  sao  không  đi  vào  nhau  cho  được?  Nay 

chúng ta vì sao không đi vào được? Chấp trước đấy mà! To như vậy làm sao 

lọt cho được? [Nghĩ như vậy] cho nên không lọt. Do vậy, vọng tưởng, chấp 

trước liền khởi tác dụng, quý vị không lọt qua được, vì sao quý vị không lọt 

qua được?  “Ở đây có tường, tôi không đi qua được”  liền không đi qua được! 

Nếu quý vị không chấp trước có tường thì quý vị sẽ đi qua được.  “Người kia 

 có  thần  thông” ,  thần  thông  là  gì?  Trong  tâm  người  ấy  không  khởi  tâm, 

không  động  niệm,  khởi  tâm  động  niệm  bèn  có  chướng  ngại,  đạo  lý  là  như 

vậy đó! 



Giống như một câu chuyện do pháp sư Viên Anh đã kể trong lời tựa cho 

bộ Viên Giác Kinh Giảng Nghĩa, lời tựa ấy rất dài. Đấy là chuyện của chính 

Ngài, đại khái câu chuyện ấy được ghi trong lời tựa của bộ Viên Giác Kinh 

Giảng  Nghĩa. Ngài kể có  một  hôm Ngài  tịnh tọa trong  phương trượng thất, 

tâm rất  thanh tịnh; đột  nhiên có  một chuyện, Ngài  nghĩ  đến chuyện ấy  liền 

lập tức đi làm, lúc đứng dậy liền đi ra khỏi phòng. Đi ra xong, Sư mới nghĩ 

vừa rồi ta đứng dậy chưa mở cửa, làm sao đi ra được? Quay trở lại coi, cửa 

vẫn còn gài chốt, làm sao đi ra được? Tức là khi Sư đi ra, không hề nghĩ đến 

cái cửa này. Sư vẫn từ cửa đi ra, nhưng không nghĩ đến cửa đã khóa chẳng 

thể  đi  ra  được,  không  khởi  lên  ý  niệm  ấy,  Ngài  liền  đi  xuyên  qua  cửa,  trở 

vào  không  được  vì  đã  khóa  bên  trong  rồi!  Do  vậy,  lão  nhân  gia  kể  ra  câu 

chuyện  này  cho  thấy  tất  cả  chướng  ngại  đều  là  do  ta  khởi  phân  biệt,  chấp 

trước. Khi tách lìa hết thảy phân biệt, chấp trước thì không có chướng ngại 

nữa! Ở đây nói tới tướng lớn và tướng nhỏ của Pháp Thân, không phải là nói 

tới  núi  Tu  Di,  núi  Tu  Di  làm  sao  so  sánh  [với  tướng  của  pháp  giới]  cho 

được?  Ở  đây  nói  tới  pháp  giới  to  đùng,  vi  trần  bé  tí,  nhưng  là  một,  không 

phải  hai.  Vì  thế,  chúng  có  thể  chứa  đựng,  biến  hiện  lẫn  nhau  không  bị 

chướng  ngại.  “Lý Sự  vô  ngại,  Sự  Sự  vô  ngại”.   Từ  trong  một  vi  trần  có  thể 

thấy tận hư không, trọn pháp giới. Do vậy, trong kinh nói chư Phật Như Lai 

chuyển đại pháp luân trên  “mao đoan”, “mao đoan”  là đầu của sợi lông trên 

thân,  cũng  là  nói  tới  vật  rất  nhỏ.  Mở  pháp  hội  lớn  giảng  kinh,  thuyết  pháp 

trên  đầu  một  sợi  lông,  đầu  sợi  lông  không  phóng  lớn,  pháp  hội  của  Ngài 

cũng không rút nhỏ. Những chuyện như vậy được kinh Hoa Nghiêm nói tới 

rất  nhiều;  đấy thật sự là đạt được đại tự tại. Chúng ta đọc  Hoa Nghiêm  hết 

sức  thán  phục,  hâm  mộ  cảnh  giới  ấy.  Đức  Phật  đã  nói  đấy  là  điều  chính 

chúng  ta  vốn  sẵn  có,  chẳng  phải  từ bên  ngoài  mà  có,  hiện  thời  cũng  chẳng 

mất đi, chỉ tạm thời bị chướng ngại mà thôi! 

Trừ  khử  được  chướng  ngại  thì  năng  lực,  cảnh  giới,  thọ  dụng  đều  hiện 

tiền.  Đạo  lý,  phương  pháp  được  nói  rất  nhiều,  đáng  tiếc  là  chúng  ta  phiền 

não,  tập  khí  quá  nặng,  chúng  ta  vẫn  chẳng  thể  chiếu  theo  lý  luận,  phương 

pháp ấy để dụng công được. Điều này cho thấy rõ: Vì lòng đại từ đại bi, đức 

Phật dạy chúng ta pháp môn Niệm Phật; chỉ cần quý vị thật thà niệm, Hạ Hạ 

Phẩm vãng sanh, sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới, cảnh giới trong kinh 

Hoa Nghiêm sẽ hiện tiền, thật sự chẳng thể nghĩ bàn! Cảnh giới ấy hiện tiền 

chẳng phải là do chúng ta có năng lực đặc biệt gì cả! Nói thật ra, bổn nguyện 

oai  thần  của  A  Di  Đà  Phật  gia  trì,  đấy  là  duyên.  Trí  huệ,  đức  năng  sẵn  có 

trong  tự tánh  là  nhân.  Nhân  duyên  tụ  hội  thì  thọ  dụng  liền  hiện  tiền.  Niệm 

Phật  có  đạo  lý  rất  sâu,  chẳng  phải  là  nói  tùy  tiện.  Vì  thế,  “cùng  với  tướng 

 của Pháp Thân”  thành hai môn, môn trước là một  môn lớn  “trong hết thảy 

 giới  không  có  sai  biệt”.   Phần  sau  nói:   “Vào  trong  vi  tế  khó  biết” ,  đều  là 

tướng trạng của Pháp Thân, đấy thật sự là minh tâm kiến tánh. 



Lại xem tiếp phần dưới:  





 Thất bát nhị môn thị trụ trì Phật, danh lực trì thân. 

  

七 八 二 門 是 住 持 佛，名 力 持 身。  



(Môn bảy và tám là Trụ Trì Phật, gọi là Lực Trì Thân)  





Môn trước là môn thứ bảy, môn sau là môn thứ tám. 





 Tiền môn đa kiếp, hậu môn đa thời. Tịnh tự lực trì, thường linh vật 

 kiến, vị Tùy Thuận Kiến. 

  

前  門  多  劫。後  門  多  時。並  自  力  持，常  令  物  見，為  隨  順 

見。  



(Môn  trước  là  nhiều  kiếp,  môn  sau  là  nhiều  thời,  đều  được  gìn  giữ 

bằng tự lực khiến cho chúng sanh thường được thấy, ấy là Tùy Thuận Kiến). 





 “Kiến”  là thấy Phật. Đối với hai câu  “tùy thuận kiến Phật”  (tùy thuận 

thấy Phật) và  “trụ trì Phật” , chúng ta hãy đọc kinh văn:  “Trụ chủng chủng 

 kiếp niệm Phật môn” , tác dụng của nó là  “ư nhất thiết kiếp thường kiến chư 

 Phật  thí  tác  Phật  sự,  hàm  thân  cận  cố”   (Trong  hết  thảy  kiếp  thường  thấy 

chư  Phật  thực  hiện  Phật  sự,  đều  thân  cận).  “Chủng  chủng  kiếp”   (Các  thứ 

kiếp)  thường  được  kinh  Đại  Thừa  nói  tới,  Kiếp  (kalpa)  là  một  đơn  vị  thời 

gian.  Trong  một đại kiếp có bốn trung kiếp, Thành,  Trụ,  Hoại,  Không; bốn 

trung kiếp ấy khác nhau, Thành, Trụ, Hoại, Không chẳng giống nhau. Vì thế 

gọi là  “chủng chủng kiếp”. “Trụ chủng chủng kiếp Niệm Phật môn” , tức là 

trong hết thảy kiếp thường thấy có chư Phật làm Phật sự. Những Phật sự do 

chư  Phật  thực  hiện  là  gì?  Chúng  ta  nhất  định  phải  hiểu  thật  rõ  ràng,  thật 

minh  bạch  câu  này.  Chữ  Phật  này  là  do  từ  tiếng  Phạn  dịch  ra,  có  nghĩa  là 

giác ngộ. Vì thế  “Phật sự”  là giác ngộ chúng sanh. Nếu nói theo cách thông 

thường thì những chuyện giúp đỡ cho hết thảy chúng sanh giác ngộ đều gọi 

là “Phật sự”. Giảng kinh là Phật sự, giúp đỡ chúng sanh giác ngộ, sống cũng 

là Phật sự, làm việc cũng là Phật sự. Nói cách khác, từ sáng đến tối từng ly 

từng tí đều là Phật sự. Chúng sanh nếu là kẻ thông minh lanh lợi trông thấy 

những việc các Ngài làm đều giác ngộ. 



Nguyên  tắc  chánh  yếu  nơi  đây  là  “các  Ngài  làm  nhưng  không  làm, 

không  làm  mà  làm”.  Quý  vị  quán  sát  từ  đạo  lý  này,  quý  vị  sẽ  giác  ngộ. 

Không  phải  là  các  Ngài  không  làm,  các  Ngài  rất  tích  cực  thật  sự  làm,  làm 

việc rất có trách  nhiệm, chẳng trụ  vào  Không.  Thế  nhưng trong tâm  không 

vướng  mắc  chuyện  ấy,  trong  tâm  không  có  việc  gì,  không  vương  vấn  mảy 

may nào, chẳng trụ vào Có! Cả hai bên Không và Có đều chẳng trụ, đó gọi 

là  Trung  Đạo.  Do  vậy,  Bồ  Tát,  chư  Phật  thị  hiện,  các  Ngài  sanh  sống  là 

Trung Đạo, làm việc là Trung Đạo, xử sự, đãi người, tiếp vật, từng ly từng tí 

không  gì  chẳng  phải  là  Trung  Đạo.  Chẳng  giống  như  phàm  phu  trong  lục 

đạo  chấp  vào  Có,  lầm  rồi!  Chấp  Có  sẽ  luân  hồi  trong  lục  đạo.  Thanh  Văn, 

Duyên Giác chấp Không, Chấp Không thì sao? Chẳng khởi tác dụng, chuyện 

gì cũng  đều chẳng  làm, chẳng  khởi tác dụng, có Thể  nhưng không có công 

dụng, phàm phu có Dụng nhưng không có Thể. Chư Phật Bồ Tát có Thể có 

Dụng, đấy mới gọi là viên mãn. 



Do vậy, thường thấy chư Phật  “thí tác”  Phật sự trong ấy, Thí (施) là 

Bố Thí, mà cũng là như trong kinh đã nói:  “Vị nhân diễn thuyết”  (Vì người 

khác diễn  nói).  “Diễn”   là biểu diễn,  làm cho  người khác  xem.  “Thuyết”   là 

người  ta  có  nghi  vấn  gì  nêu  lên  liền  giải  đáp  cho  họ,  đấy  là   “thuyết”.   Do 

vậy, nói hay không nói đều là Phật sự. Những vị Bồ Tát ấy  “hàm thân cận 

 cố”  (đều cùng thân cận).  “Thân cận”  có  nghĩa  là  gì? Trông thấy,  nghe tới, 

tiếp xúc, trong tâm có lãnh ngộ, đấy chính là  “thân cận” ; chứ không phải là 

nói suốt ngày từ sáng đến tôi lẩn quẩn dưới chân Phật không rời đi, [làm như 

vậy] cũng vô ích. Quý vị không lãnh hội được thì sẽ không thể khai ngộ; vì 

thế phải hiểu được dụng ý của đức Phật nơi lời nói, tạo tác, không gì chẳng 

nhằm  làm  cho  hết  thảy  chúng  sanh  khai  ngộ  mà  thôi!  Đấy  gọi  là   “thí  tác 

 Phật sự”.   



Câu  thứ  tám:   “Trụ  nhất  thiết  thời”   (Trụ  trong  hết  thảy  thời).  Phần 

trước là  “kiếp” , phần này là  “thời”. “Trụ nhất thiết thời niệm Phật môn, ư 

 nhất  thiết  thời  thường  đắc  kiến  Phật,  dữ  Phật  đồng  trụ  bất  tương  ly  cố”  

(Môn  niệm  Phật  trụ  trong  hết  thảy  thời,  trong  hết  thảy  thường  được  thấy 

Phật cùng ở chung với Phật chẳng tách lìa). Phạm vi của  “hết thảy thời”  nhỏ 

hơn  so  với  kiếp.  Kiếp  có  Thành,  Trụ,  Hoại,  Không.  Nếu  luận  đến  thời  thì 

như trên địa cầu của chúng ta hiện thời, có Xuân, Hạ, Thu, Đông, có “ngày 

ba thời, đêm ba thời”, hiện nay chúng ta gọi là hai mươi bốn tiếng đồng hồ 

trong một ngày đêm. Trong hết thảy thời thường được thấy Phật, Phật là gì? 

Trong hết thảy thời, hết thảy chỗ, quý vị có thấy A Di Đà Phật hay không? 

Không  thấy  được!  A  Di  Đà  Phật  đang  ở  đâu?  Từ  trước  đến  nay,  A  Di  Đà 

Phật chưa hề lìa khỏi mắt quý vị, suốt ngày từ sáng đến tôi chưa hề tách rời, 

từ  trước  đến  nay  chưa  hề  tách  rời  tai  quý  vị,  ở  ngay  bên  thân  quý  vị,  đáng 

tiếc  là quý  vị  nhìn không  thấy!  Vì sao  vậy?  Trong Vô  Lượng  Thọ  Kinh  đã 

nói rất hay! Đức Thế Tôn hỏi A Nan có muốn thấy Thanh Tịnh Bình Đẳng 

Giác  hay  không?  Thanh  Tịnh  Bình  Đẳng  Giác  là  A  Di  Đà  Phật.  Quý  vị  có 

thể thấy Sắc nghe tiếng, sáu căn tiếp xúc cảnh giới sáu trần, chẳng khởi tâm, 

chẳng  động  niệm,  chẳng  phân  biệt,  chẳng  chấp  trước  thì  tâm  quý  vị  chẳng 

thanh tịnh ư? Tất cả hết thảy cảnh giới đều là A Di Đà Phật, thấy được Phật 

trong hết thảy sự, quý vị từ trước đến nay chưa hề tách rời Phật, sao có thể 

nói là “Phật chẳng hiện tiền” được ư? Nhất định phải chú tâm thấu hiểu điều 

này. 



Do đây biết rằng: Pháp môn Niệm Phật này quả thật sâu rộng vô hạn, 

đức Phật  này  gọi  là Trụ  Trì  Phật, Trụ  là trụ trong thời  này, kiếp  này, Trì  là 

giữ  gìn  không  để  mất.  Trong  Tông  Môn  có  một  câu  nói:   “Khai  ngộ  thành 

 Phật”.  Thành Phật rồi, Ngài trông thấy chúng sanh trong đại địa đều thành 

Phật đạo. Câu nói có ý nghĩa gì, chúng tôi vừa mới nói đấy thôi! Sáu căn của 

quý  vị  tiếp  xúc  cảnh  giới  sáu  trần  đều  là  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác,  chẳng 

phải là tình lẫn vô tình đều cùng viên thành Chủng Trí ư? Chẳng phải là hết 

thảy chúng sanh cùng thành Phật đạo ư? Chính là khi quý vị thành Phật đấy. 

Bởi vậy, quý vị  muốn biết khi nào quý vị thành Phật thì khi quý vị thấy tất 

cả hết thảy cảnh giới đều thanh tịnh bình đẳng, quý vị đã thành Phật rồi! 



Thưa  quý  vị,  đối  với  sự thành  Phật  ấy,  trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  bậc 

Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo đã nhập cảnh giới ấy. Vì vậy, vị Phật ấy là 

Phần Chứng Phật, chứ chưa phải là vị Cứu Cánh Viên Mãn Phật (vị Phật rốt 

ráo viên mãn), mà là Phần Chứng Phật, Ngài đã nhập bình đẳng, thanh tịnh 

giác rồi. Nếu quý vị hiểu rõ ràng chân tướng sự thật này thì mới hiểu rành rẽ 

kinh Vô Lượng Thọ! Kinh Hoa Nghiêm lớn lao như thế, nói nhiều như thế, 

quý  vị  đọc  Vô  Lượng  Thọ  Kinh  đơn  giản  hơn  rất  nhiều,  trọng  yếu  hơn  rất 

nhiều, những điều được giảng trong ấy toàn là những thứ [được diễn tả, trình 

bày] trong  Hoa Nghiêm. Vì thế, cổ nhân  gọi Vô  Lượng  Thọ  Kinh  là Trung 

Bản  Hoa  Nghiêm,  tức  là  bản  tiết  yếu  (trích  lược  những  chỗ  trọng  yếu) của 

kinh Hoa Nghiêm, hay tinh hoa của kinh Hoa Nghiêm. Phần tinh yếu tợ hồ 

quá  đơn  giản  nên  chúng  ta  thấy  không  ra.  Đọc  toàn  bộ  kinh  Hoa  Nghiêm 

giống như đọc chú giải của phần tinh yếu, nói rất nhiều, dễ hiểu. Nếu thật sự 

thấu  hiểu  thì  sẽ  thọ  trì  Vô  Lượng  Thọ  Kinh  đắc  lực,  công  phu  đắc  lực.  Do 

đây biết rằng: Chúng tôi giảng toàn bộ kinh Hoa Nghiêm nhằm giúp cho quý 

vị tu Vô Lượng Thọ Kinh, dụng ý của chúng tôi là đây. 



Do  vậy, hai câu  này  “tiền môn đa kiếp, hậu môn đa  thời, tịnh tự lực 

 trì,  thường  linh vật  kiến”   (môn  trước  là  nhiều  kiếp,  môn  sau  là  nhiều  thời, 

đều được gìn giữ bằng tự lực khiến cho chúng sanh thường được thấy).  “Tự 

 lực”   là  lực  nào?  Phần  trên  có  nói  tới  “nguyện  lực”.  Đấy  chính  là  khi  chư 

Phật, Bồ Tát còn đang  tu  nhân, đã từng phát ra đại  nguyện  muốn độ chúng 

sanh  rộng  khắp.  Nay  chúng  ta  cũng  phát  nguyện   “chúng  sanh  vô  biên  thệ 

 nguyện  độ” ,  tuy  nguyện  ấy  chẳng  do  chân  tâm  phát  ra,  mà  là  thuận  theo 

miệng người khác mà thốt ra. Thế nhưng sau khi thành Phật, dù chỉ nói theo 

thì cũng phải thực hiện, chẳng thể nói rồi không màng tới, như vậy là không 

được,  cũng  phải  thực  hiện.  Nguyện  lực  trụ  trì   “thường  linh  vật  kiến”  

(thường  khiến  cho  chúng  sanh  được  thấy),  ở  chỗ  này  không  dùng  chữ 

 “người”   mà  dùng  chữ   “vật”.   Nếu  nói   “thường  linh  nhân  kiến”   thì  chỉ  có 

nhân pháp giới trong mười pháp giới, chín pháp giới kia không có phần. Nói 

 “vật”  thì mười pháp giới đều được bao gồm trong ấy. Vì thế, chư Phật, Bồ 

Tát  thị  hiện  không  những  cho  loài  người  chúng  ta  được  thấy  mà  quỷ  thần 

cũng  trông  thấy,  súc  sanh  cũng  trông  thấy,  phàm  những  ai  trông  thấy  đều 

được khai ngộ. Sự trông thấy đều tùy thuận đó được gọi là Tùy Thuận Kiến. 







 Cửu  thập  nhị  môn  tức  Tùy  Nhạo  Phật,  danh  Ý  Sanh  Thân,  tùy 

 chúng sanh nhạo, như ý sanh cố. 

  

九 十 二 門 即 隨 樂 佛，名 意 生 身。隨 眾 生 樂，如 意 生 故。  



(Hai môn chín và mười chính là Tùy Nhạo Phật, gọi là Ý Sanh Thân, 

do thuận theo  lòng ưa thích của chúng sanh để khiến chúng sanh được vừa 

ý)  





Đây là lời giải thích đơn giản cho ý nghĩa  “tùy nhạo ý sanh”.  Môn thứ 

chín là:  





 Biến nhất thiết sát, hiển sanh thân đa. 

  

遍 一 切 剎，顯 生 身 多。  



(Trọn khắp hết thảy cõi, sanh nhiều thân rõ ràng)  





Kế đó là môn thứ mười:  

  

  

 Biến nhất thiết thế, thích tùy tâm nhạo, tùy tâm giai kiến, vi phổ thọ 

 kiến. 



遍 一 切 世，釋 隨 心 樂。隨 心 皆 見，為 普 受 見。  



(Trọn hết thảy xứ, thích ứng thuận theo lòng ưa thích đều tùy tâm mà 

thấy, [môn này gọi] là Phổ Thọ Kiến)  





Hai câu chín và  mười trong kinh văn, câu thứ chín là  “Trụ nhất thiết 

 sát niệm Phật môn, nhất thiết sát độ hàm kiến Phật thân siêu quá thế gian vô 

 đẳng tỷ cố”  (Môn Niệm Phật trụ trong hết thảy cõi, trong hết thảy cõi nước 

đều thấy thân Phật vượt trỗi thế gian không thể sánh bằng). Ở đây giảng về 

môn trước, tức  môn thứ chín. Câu  này  mang cùng  một  ý  nghĩa  với chuyện 

Quán Thế Âm Bồ Tát thị hiện trong phẩm Phổ Môn của kinh Pháp Hoa. Các 

vị Pháp Thân đại sĩ, chư Phật, Bồ Tát không cõi nào chẳng hiện thân, chúng 

sanh có cảm, các Ngài liền ứng, cảm ứng đạo giao. Trong chúng ta có ai cảm 

hay không? Tôi không có cảm, cũng rất nhiều người quanh tôi có cảm, họ có 

cảm, tôi cũng được hưởng lây. Do vậy, quý vị mới hiểu được rằng trong mỗi 

ngóc  ngách  của  thế  gian  này  đều  có  Phật,  Bồ  Tát  hiện  thân,  tùy  loại  hóa 

thân. Nên dùng thân nào để đắc độ thì bèn hiện thân ấy, nên dùng pháp nào 

để độ được bèn nói pháp ấy. Bởi thế, chư Phật, Bồ Tát không có thân tướng 

nhất  định,  chư  Phật,  Bồ  Tát  cũng  không  có  pháp  nhất  định  nào  để  nói. 

[Chúng  sanh]  ưa  thích  điều  gì,  [chư  Phật,  Bồ  Tát]  bèn  thuận  theo  ý,  thuận 

theo  ý  niệm của chúng sanh, chính  là  như kinh  Lăng Nghiêm đã dạy:  “Tùy 

 chúng sanh tâm, ứng sở tri lượng’ (Tùy thuận tâm chúng sanh, [thuyết pháp 

hoặc hiện thân] phù hợp với khả năng nhận biết của họ). Tâm chúng sanh là 

Cảm,  “ứng sở tri lượng”   là Ứng; cảm  ứng đạo  giao chẳng thể  nghĩ bàn. Ý 

nghĩa của kinh văn rất sâu đậm, chúng ta phải chú tâm lãnh hội. 

Cuối cùng là câu thứ mười, giải thích [ý nghĩa] thuận theo lòng ưa thích 

của chúng sanh.  “Trụ nhất thiết thế niệm Phật môn, tùy ư tự tâm sở hữu lạc 

 dục, phổ kiến tam thế chư Như Lai cố”  (Môn niệm Phật trong hết thảy đời, 

tùy theo tất cả những sự vui thích trong tự tâm thấy trọn khắp chư Như Lai 

trong ba đời). Kinh Đại Thừa thường nói tới chín đời, hoặc nói  “thập thế cổ 

 kim”   (mười  đời  xưa  nay),  thông  thường  chúng  ta  nói   “tam  thế” ,  tức  quá 

khứ,  hiện tại,  vị  lai. Chín đời  là  gì? Quá khứ có quá khứ quá khứ, quá khứ 

hiện  tại,  quá  khứ  vị  lai,  trong  một  đời  biến  thành  ba  đời.  Hiện  tại  cũng  có 

quá khứ hiện tại,  hiện tại  hiện  tại, vị  lai  hiện tại. Vị  lai cũng có quá khứ vị 

lai,  hiện  tại  vị  lai,  vị  lai  vị  lai,  đấy  là  chín  đời.  Thêm  vào  một  đời  căn  bản 

nữa là đời hiện tại liền thành  mười đời. Ý nghĩa này nhằm nói rõ như trong 

phần trước đã nói tới hết thảy cõi, nói theo cách chúng ta bây giờ thì là  “hết 

 thảy xứ sở”.  Ở đây gọi là  “nhất thiết thế” , tức là hết thảy thời gian, hết thảy 

thời, hết thảy chỗ. Quý vị thấy Phật, Bồ Tát đại từ đại bi, trong hết thảy thời, 

hết thảy xứ, không đâu chẳng hiện thân, nếu chúng ta nói là không thấy được 

Phật,  thật  đáng  kêu  oan  uổng  vậy!  Chướng  ngại  là  ở  nơi  chính  mình,  chứ 

không  phải  do  nơi  Phật!  Nơi  Phật  không  có  chướng  ngại,  chính  mình  có 

nghiệp  chướng,  chính  mình  chẳng  thể  thấu  hiểu  được.  Nghiệp  chướng  lớn 

nhất là khởi tâm động niệm,  “Ngã” , đấy là nghiệp chướng căn bản. 

Do  vậy, trong Đại  Thừa, đúng  là đức Phật lớn tiếng  hô  hào, bảo chúng 

ta:  “Vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng”.  

Khi  nào  chúng  ta  thật  sự  hiểu  được  thân  này  chẳng  phải  là  Ngã  thì  quý  vị 

được tự tại rồi. Tự tại như thế nào? Tôi lại bảo quý vị, quý vị chẳng cần phải 

đi khám bệnh, chẳng cần phải đi bác sĩ, vì sao vậy? Thân không phải là Ngã, 

có Ngã thì mới sanh bệnh. Không có Ngã thì sanh bệnh gì, ai sanh bệnh? Do 

lẽ  này  quý  vị  được  tự  tại.  Phải  uốn  nắn  cho  đúng  quan  niệm  sai  lầm  này. 

 “Vô  ngã,  vô  nhân,  vô  chúng  sanh,  vô  thọ  giả” ,  đấy  là  chân  tướng  sự  thật. 

Nghiệp chướng của quý vị bị tiêu trừ. Tiêu trừ rồi thì hết thảy thời, hết thảy 

chỗ, quý vị đều thấy Phật. Đoạn kinh này cho quý vị biết: Niệm Phật, niệm 

Phật thấy Phật, niệm mười loại Phật sẽ thấy được mười loại Phật. Phật từ bi 

như thế mà phàm phu chúng ta chẳng nhận biết được! Có nhập cảnh giới ấy 

thì mới thật sự thấu  hiểu,  mới biết trong  hết thảy thời,  hết thảy chỗ, không 

đâu  Phật  chẳng  hiện  thân,  không  lúc  nào  chẳng  hiện  thân,  thuận  theo  lòng 

yêu chuộng của chúng sanh, thật sự đạt đến Sự Sự vô ngại. Năm mươi ba lần 

tham  học chỉ  là  hé lộ đôi chút tin tức  về cảnh  giới ấy cho chúng  ta biết  mà 

thôi. Nếu  nói cặn kẽ thì ai có thể  nói trọn  hết cho được? Năm  mươi ba  lần 

tham  học  hé  lộ  đôi  chút  tin  tức,  những  người  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước nặng nề đối với một tí xíu tin tức cũng nhìn không ra, người phiền não 

nhẹ có thể nhận hiểu được. Lại đọc đoạn kinh văn tiếp theo. 



 Thập nhất, thập nhị tức Niết Bàn Phật, danh vi hóa thân. 

十 一 十 二 即 涅 盤 佛，名 為 化 身。  

(Môn mười một, mười hai chính là Niết Bàn Phật, gọi là Hóa Thân)  



Môn trước là môn thứ mười một, là Hóa Thân, môn thứ mười hai là Niết 

Bàn. 



 Hóa  tức  hữu  diệt,  cố  thuyết  Niết  Bàn,  tu  tri  tánh  tịch,  vi  thâm  nhập 

 kiến. 

化 即 有 滅，故 說 涅 盤。須 知 性 寂，為 深 入 見。  



(Hễ có hóa thì liền có diệt, cho nên nói Niết Bàn. Nên biết rằng tánh 

tịch là Thâm Nhập Kiến). 





Câu  thứ  mười  một  trong  kinh  văn  là   “trụ  nhất  thiết  cảnh  Niệm  Phật 

 môn”.  Cảnh là cảnh giới,  “phổ kiến nhất thiết chư cảnh giới trung chư Phật 

 tương tục hàm xuất hưng cố”  (thấy trọn khắp trong  hết thảy các cảnh  giới, 

chư Phật đều  liên tục  xuất  hiện). Đây  là thấy được Hóa Thân của Phật, tùy 

loại  hóa  thân.  Quý  vị  phải  biết  điểm  này,  Hóa  Thân  của  Phật  không  nhất 

định  là  hóa thành ba  mươi  hai tướng, tám  mươi thứ  hảo, đừng cho  rằng  ba 

mươi hai tướng, tám mươi thứ hảo mới là Phật. Trong tâm quý vị chấp trước 

một vị Phật nào đó thì vọng tưởng, chấp trước trong tâm quý vị sẽ biến hiện 

ra vị Phật như vậy. Thật ra, bất luận hiện thân như thế nào, trong loài người, 

nam, nữ, già, trẻ, các ngành, các nghề, đủ mọi thứ thân phận khác nhau đều 

là  Phật.  Trong  năm  mươi  ba  lần  tham  học  ở  đây,  năm  mươi  ba  vị  thiện  tri 

thức  đều  là  Phật.  Thân  phận  của  các  Ngài  khác  nhau,  nghề  nghiệp  khác 

nhau,  nhưng  đều  là  Phật.  Không  chỉ  hiện  thân  tướng  hữu  tình  mà  còn  hiện 

thân tướng vô tình, càng rộng lớn hơn nữa. 



Nay  chúng  ta  gọi  “vô  tình”  là  thực  vật,  khoáng  vật.  Trước  kia,  có 

những người tham Thiền học Giáo nghe tiếng gió thổi, mưa rơi, nghe tiếng 

nước  chảy  trong  thiên  nhiên  bèn  khai  ngộ.  Sao  lúc  bình  thường  người  ấy 

cũng nghe mà chẳng khai ngộ, lại riêng trong một ngày nghe tiếng liền khai 

ngộ?  Phật  hóa  thân  trong  ấy,  hóa  ra  những  thân  tướng  khiến  cho  người  ấy 

trong một sát-na có cảm xúc thù thắng, bèn khai ngộ thì [tất cả] đều là Phật 

hiện  thân.  Nếu  chẳng  phải  là  Phật  hiện  thân  thì  làm  sao  người  ấy  khai  ngộ 

cho được? Vì thế, chúng sanh cơ duyên chín muồi, Phật liền dùng vô lượng 

vô biên phương thức chẳng thể nghĩ bàn để giúp cho quý vị khai ngộ. Quý vị 

ngộ nhập cảnh giới ấy rồi mới cảm ơn, biết Phật, Bồ Tát hiện thân. Phật, Bồ 

Tát đến giúp đỡ quý vị, làm Tăng Thượng Duyên cho quý vị, giúp cho quý 

vị khế nhập cảnh giới ấy. Quý vị thật sự thấy được trong hết thảy cảnh giới 

chư  Phật  liên  tục  xuất  sanh.  Đấy  là  Hóa  Thân;  nói  thật  ra,  Hóa  Thân  là 

chuyện trong khoảng sát-na. 

Tôi lại kể một câu chuyện, nói thật ra, đấy cũng là Bồ Tát hóa thân. Tôi 

ở nước Mỹ, cư sĩ Thái Văn Hùng kể cho tôi nghe một chuyện về xin visa tại 

đại sứ quán Hoa Kỳ. Ông ta có một người bạn đến xin visa, đang xếp hàng 

nơi  đó,  thì  từ  cửa  sổ  bên  cạnh,  một  cô  Mỹ  hướng  về  phía  ông  ta  vẫy  tay, 

cười  hì  hì  hướng  về  phía  ông  ta  vẫy  tay,  vẫy  gọi  ông  ta  bước  sang  nơi  đó, 

cấp ngay cho ông ta visa với thời hạn năm năm. Ông ta vốn đến xin visa rất 

nhiều lần, đều không được chấp thuận, đều bị cự tuyệt. Cô gái ấy trông thấy 

ông ta rất hoan hỷ, ngay lập tức cấp cho ông ta visa với thời hạn năm năm; 

ông  ta  cảm  thấy  rất  hay,  đỡ  quá,  rất  khó  có!  Tựa  hồ  như  đã  quen  biết  rất 

thân.  Ông  ta  xin  visa  đợt  ấy  là  vì  người  nhà  ông  bị  bệnh,  bệnh  rất  nặng, 

muốn  sang  Mỹ  thăm  người  thân,  bèn  ở  trong  nhà  niệm  Quán  Âm  Bồ  Tát, 

cầu Phật,  Bồ Tát che chở, liền  được sự cảm  ứng ấy, ngay  lập tức được cấp 

visa. Ông ta rất cảm kích người ngoại quốc ấy. Hôm sau cũng có mấy người 

bạn đi xin visa, ông ta cũng đi theo. Lúc đến nơi, [khi cô gái ấy] nói chuyện 

với ông ta dường như đột nhiên chẳng hề quen biết, rất lạ lùng! Ông ta cảm 

thấy kỳ lạ không thể diễn tả được! Trong sát-na ấy tỏ vẻ thân thiết như thế, 

ngay  lập tức cấp  giấy,  rồi chớp  mắt không quen biết  nữa. Phật, Bồ  Tát tùy 

loại  hóa  thân  đấy.  Lúc  đó,  viên  chức  xét  duyệt  di  trú  giúp  ông  ta  xin  được 

visa  chẳng  phải  là  do  chính  ý  tưởng  của  người  ấy,  chính  người  ấy  cũng 

không  biết,  cứ  hồ  đồ  cấp  giấy.  [Quả  thật]  Phật,  Bồ  Tát  giúp  đỡ  chẳng  thể 

nghĩ  bàn!  Do  vậy,  sau  khi  đọc  kinh  này,  quý  vị  hãy  chú  tâm  suy  nghĩ,  sẽ 

thấy trong cuộc sống thường nhật có rất nhiều điều thú vị, mới biết mỗi một 

câu đã nói trong kinh đều là lời thật. 

Câu thứ mười  hai  “trụ nhất thiết tánh tịch diệt Niệm  Phật môn, ư niệm 

 niệm  trung  kiến  nhất  thiết  sát  nhất  thiết  chư  Phật  thị  Niết  Bàn  cố”   (Môn 

Niệm Phật trụ trong hết thảy tánh tịch diệt, trong mỗi niệm thấy chư Phật thị 

hiện Niết Bàn trong hết thảy cõi). Niết Bàn ấy gọi là sanh diệt, có sanh nhất 

định  có  diệt.  Quý  vị  phải  hiểu  rằng:  Báo  Thân  không  có  sanh  diệt,  Pháp 

Thân  không  có  sanh  diệt,  Hóa  Thân  có  sanh  diệt,  Ứng  Thân  có  sanh  diệt, 

thời gian sanh diệt của Ứng Thân dài hơn. Giống như Thích Ca Mâu Ni Phật 

thị  hiện  thành  Phật  viên  tịch  năm  tám  mươi  tuổi,  đấy  là  Ứng  Thân.  Giống 

như chúng tôi vừa kể câu chuyện xin visa, trong một sát-na, chỉ có mấy phút 

đồng  hồ,  đấy  là  Hóa  Thân  sanh  diệt.  Do  vậy,  niệm  danh  hiệu  Phật,  niệm 

danh hiệu Bồ Tát rất hữu dụng. Hễ quý vị chân thành niệm thì lo liệu công 

chuyện quả thật được Phật, Bồ Tát che chở, gia trì. Do đây, biết rằng quý vị 

đi xin giấy phép, người ta cự tuyệt quý vị tức là công phu niệm Phật của quý 

vị  chưa  đắc  lực,  còn  khởi  vọng  tưởng,  đấy  đều  là  sự  thật.  Khi  trở  về,  hãy 

mau  mau  đến  trước  Phật,  Bồ  Tát  sám  hối.  Lễ  Phật  nhiều  hơn,  niệm  Phật 

nhiều  hơn,  thật  sự  có  cảm  ứng,  thật  sự  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  A!  Hôm  nay 

chúng tôi giảng đến đây thôi! 

  

---o0o--- 

Tập thứ mười (12-13-10) 





Xin  mở  quyển  kinh,  trang  thứ  hai  mươi  sáu,  dòng  thứ ba,  bắt  đầu  từ 

chữ thứ ba từ dưới đếm lên: 





 Thập  tam,  thập  tứ  tức  tam-muội  Phật,  danh  Oai  Thế  Thân.  Tiền 

 môn tùng trụ xứ xuất, thị tam-muội dụng. Hậu môn già phu biến tọa, thị 

 tam-muội  tướng.  Nhất  nhật  chi  trung  kiến  nhất  thiết  Phật,  thị  vô  lượng 

 nghĩa.  Tùng  thử  vãng  hóa,  thị  vô  y  nghĩa.  Cố  vân:  Tam-muội  Phật,  vô 

 lượng vô y kiến. Ký già phu tọa, thân mãn pháp giới, khởi phi oai thế. 

  

十 三 十 四 即 三 昧 佛，名 威 勢 身。前 門 從 住 處 出，是 三 昧 

用。後 門 跏 趺 遍 坐，是 三 昧 相。 一 日 之 中 見 一 切 佛，是 無 量 

義。從 此 往 化，是無 依 義。故 云，三 昧 佛，無 量 無 依 見。既 跏 

趺坐，身 滿 法 界，豈 非 威 勢。  



(Môn  mười  ba  và  mười  bốn  chính  là  tam-muội  Phật,  gọi  là  Oai  Thế 

Thân. Môn trước từ trụ xứ mà ra, là tác dụng của tam-muội. Môn sau là ngồi 

xếp  bằng  trọn  khắp,  là  tướng  của  tam-muội.  Trong  một  ngày  thấy  hết  thảy 

Phật, là nghĩa vô lượng. Từ đây đi giáo hóa, là nghĩa vô y. Vì thế nói: “Tam-

muội Phật vô lượng vô y kiến”. Đã ngồi xếp bằng, thân trọn khắp pháp giới, 

há chẳng phải là oai thế ư?)  





Đại sư  giải thích chỗ quan trọng,  mấu chốt cho chúng ta. Trong kinh 

văn của hai môn này, câu thứ mười ba là  “trụ nhất thiết thời xứ Niệm Phật 

 môn”  (môn Niệm Phật trụ hết thảy thời và xứ), tác dụng của nó là:  “Ư nhất 

 nhật trung kiến nhất thiết Phật tùng kỳ trụ xứ nhi vãng hóa cố” (Trong một 

ngày thấy hết thảy Phật từ trụ xứ của các Ngài đi giáo hóa). Môn thứ mười 

bốn  là   “trụ  nhất  thiết  cảnh  quảng  đại  Niệm  Phật  môn”   (môn  Niệm  Phật 

rộng  lớn trụ trong  hết thảy cảnh ), tác dụng  là  “kiến nhất thiết  Phật kết già 

 phu tọa, nhất nhất Phật thân mãn pháp giới cố”  (thấy hết thảy Phật ngồi xếp 

bằng, thân của mỗi một đức Phật trọn khắp pháp giới). Nếu kinh văn không 

có  lời  giải  thích  của  đại  sư  Thanh  Lương  thì  bọn  sơ  học  chúng  ta  rất  khó 

thấy  được  ý  nghĩa  xác  thực,  Ngài  vừa  giải  thích,  chúng  ta  liền  hiểu  rõ  hai 

câu  này  hơn.  Câu  kinh  văn  này  nói  về  tam-muội.  Tam-muội  là  tiếng  Phạn 

phiên  âm,  dịch  nghĩa  là  Chánh  Thọ,  tức  là  hưởng  thụ  một  cách  đúng  đắn. 

Nói cách khác, phàm phu hưởng thụ không đúng đắn. Kinh luận thường nói 

phàm phu có năm thứ Thọ, tức là trong sự hưởng thụ cuộc sống hằng ngày 

của quý vị có thể chia thành năm loại lớn. Năm loại này dựa trên thân tâm để 

nói: Nếu dựa theo thân để nói thì có hai thứ Thọ là Khổ và Lạc; nếu dựa vào 

tâm để nói thì có hai thứ Ưu và Hỷ, lại còn có khi tâm không buồn hay vui, 

cũng có khi thân không khổ hay sướng, khi ấy gọi là Xả Thọ. Xả Thọ rất tốt, 

nhưng thời gian ấy rất ngắn; do vậy nó chẳng phải là tam-muội. Nếu Xả Thọ 

ấy  vĩnh  viễn  không  buông  bỏ  sẽ  biến  thành  tam-muội;  nói  cách  khác,  tam-

muội là Xả Thọ lâu dài, tâm không có buồn, vui, thân không có sướng, khổ, 

đấy gọi là Chánh Thọ. 



Môn  thứ  mười  ba  là   “trụ  nhất  thiết  thời  xứ  Niệm  Phật  môn”.   Cát 

Tường  Vân  Bồ  Tát  kể  cho  chúng  ta  biết  hai  mươi  mốt  môn  Niệm  Phật. 

Chúng ta đọc xong mới hiểu Niệm Phật không nhất định là hằng ngày miệng 

niệm A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, đấy gọi là Niệm Phật ư? Loại Niệm Phật 

này chỉ là một trong rất nhiều môn Niệm Phật mà thôi! Thật sự niệm Phật thì 

như Đại  Thế Chí  Bồ Tát đã  nói rất  hay, Ngài  nói rất đơn  giản, Ngài có  thể 

đem  cả  hai  mươi  mốt  môn  này  gộp  trong  một  câu.  Lão  nhân  gia  nói:   “Ức 

 Phật,  niệm  Phật,  hiện  tiền  đương  lai,  tất  định  kiến  Phật”   (Nhớ  Phật,  niệm 

Phật,  hiện  tiền  tương  lai,  nhất  định  thấy  Phật).  Quý  vị  nghĩ  xem:  Ngài  nói 

câu  ấy,  một  chương  kinh  tỳ-kheo  Cát  Tường  Vân  này  chẳng  phải  là  giải 

thích  cho  câu  ấy  hay  chăng?  Ức  (憶)  là  trong  tâm  có,  Niệm  cũng  là  trong 

tâm  có,  niệm  ấy  không  nhất  định  phải  là  miệng  niệm.  Niệm  (念)  là  văn  tự 

Trung Quốc, quý vị có thể lãnh hội được, phía trên là Kim (今), phía dưới là 

Tâm (心), tức là khi cái tâm hiện tiền tương ứng với chân tướng sự thật thì 

đều  gọi  là   “niệm  Phật”.   Chân  tướng  sự  thật  chính  là  cảnh  giới  Phật,  hễ 

tương ứng với nó thì gọi là Niệm Phật. Vì thế, đây là  “trụ nhất thiết thời xứ 

 niệm Phật môn” , từ trong tác dụng của nó đã tỏ lộ rất rõ rệt. 



 “Ư nhất nhật trung”  (Trong một ngày), thời gian một ngày không dài, 

trong một ngày từ sáng đến tối, thấy hết thảy Phật từ trụ xứ của các Ngài đến 

hóa độ chúng sanh. Trong chú  giải cho  biết  môn trước  là câu thứ  mười ba, 

môn sau là câu thứ mười bốn,  “tùng trụ xứ xuất”  (từ trụ xứ đi ra) là tác dụng 

của tam-muội. Tác dụng của nó là giác ngộ chúng sanh, nay chúng ta gọi là 

hóa độ chúng sanh. Rốt cuộc chư Phật, Bồ Tát trụ ở chỗ nào? Từ trụ xứ ra! 

Các Ngài trụ ở đâu? Kinh Kim Cang nói rất hay:  “Ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ 

 tâm”  (Hãy nên không trụ vào đâu để sanh cái tâm ấy). Các Ngài trụ tại  “vô 

 sở  trụ”.   Do  “vô  trụ”  là  không  nơi  nào  chẳng  trụ,  nên  nếu  quý  vị  trụ  trong 

một  nơi  nào  đó  thì  quý  vị  sẽ  chẳng  khởi  được  tác  dụng  rộng  lớn  như  vậy. 

Tác dụng của các  vị ấy có thể cảm ứng đạo giao cùng  hết thảy chúng sanh 

tận  hư không, trọn pháp  giới  là  vì  họ trụ  nơi  vô  trụ  nên  mới khởi được tác 

dụng ấy. Trụ trong vô trụ bằng cách nào? Hễ trong tâm có niệm là có trụ, hễ 

tâm quý vị có vướng mắc là quý vị có trụ xứ. Quý vị có phân biệt thì quý vị 

cũng có trụ xứ. Quý vị có chấp trước thì quý vị cũng có trụ xứ. Do đây biết 

rằng:  Lìa  hết  thảy  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  chính  là   “trụ  vô  sở 

 trụ”.   Tác  dụng  khởi  lên  ấy  được  gọi  là   “xứng  tánh”,   mà  tự  tánh  là  tận  hư 

không,  trọn  pháp  giới.  Xứng  tánh  khởi  dụng  thì  dụng  ấy  sẽ  to  lớn,  có  thể 

thấy hết thảy Phật giáo hóa chúng sanh, khởi tác dụng cảm ứng đạo giao với 

hết thảy chúng sanh trong chín pháp giới. Tuy khởi tác dụng to lớn ấy, tâm 

Bồ Tát vĩnh viễn thanh tịnh, vĩnh viễn không có phân biệt, chấp trước, vĩnh 

viễn không có một vọng tưởng nào, đấy gọi là  “tam-muội dụng”. 



Phàm  phu  chúng  ta  học  Phật  khó  khăn,  khó  khăn  ở  chỗ  nào?  Thấy 

sắc, nghe tiếng  liền khởi tâm  động  niệm,  khởi phân biệt, chấp trước to  lớn. 

Vậy thì có cách nào đây? Do vậy, chúng ta niệm Phật, đừng nói là niệm Phật 

chưa đắc Niệm Phật tam-muội, ngay cả công phu cạn nhất là công phu thành 

phiến  chúng  ta  vẫn  chưa  đạt  được!  Nguyên  nhân  ở  chỗ  nào?  Buông  xuống 

chưa  được,  chưa  buông  vọng  tưởng,  chấp  trước  xuống  được!  Nếu  quý  vị 

buông  chấp  trước  xuống  thì  sẽ  công  phu  thành  phiến.  Quý  vị  buông  phân 

biệt  xuống  sẽ  đắc  Sự  nhất  tâm  bất  loạn.  Nếu  lại  có  thể  buông  xuống  vọng 

tưởng  thì  sẽ  đắc  Lý  nhất  tâm  bất  loạn.  Chuyện  là  như  vậy  đó!  Nói  tóm  lại 

một  câu,  “chỉ  là  muốn  cho  quý  vị  buông  xuống  mà  thôi!”   “Buông  xuống” 

không  phải  là  nói  “buông  xuống  trên  mặt  Sự”,  Phật,  Bồ  Tát  đến  khắp  nơi 

hiện  thân  thuyết  pháp  hóa  độ  chúng  sanh,  trên  mặt  Sự  các  Ngài  có  làm, 

nhưng trong tâm các Ngài đã buông xuống. Vì thế trên mặt Sự thì có, nhưng 

trên mặt Lý không có, trên mặt Tướng thì có, trên mặt Tánh không có. Phải 

hiểu đạo lý này rồi sau đấy Tánh Tướng Sự Lý tương ứng như kinh thường 

nói:  “Một niệm tương ứng một niệm Phật, niệm niệm tương ứng niệm niệm 

 Phật”.   



Môn thứ mười bốn nói  “trụ nhất thiết cảnh quảng đại niệm Phật môn, 

 kiến nhất thiết Phật kết già phu tọa, nhất nhất Phật thân mãn pháp giới cố”  

(môn  Niệm  Phật  trụ  trong  hết  thảy  cảnh  rộng  lớn,  thấy  hết  thảy  Phật  ngồi 

xếp  bằng,  thân  của  mỗi  đức  Phật  trọn  khắp  pháp  giới).  Thân  của  mỗi  đức 

Phật  đều  trọn  khắp  pháp  giới,  ngày  hôm  qua  tôi  đã  thưa  với  quý  vị  rồi  đó, 

 “xả đắc liễu”  (hễ xả sẽ đạt được), thật sự đạt được! Được điều gì? Được tận 

hư  không,  trọn  pháp  giới,  thực  sự  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Chứ  nói  theo  phía 

phàm  phu  Nhị  Thừa  thì  là  giả!  Không  đạt  được,  chỉ  là  vọng  tưởng,  chứ 

không  phải  là  thật  sự  đạt  được,  Phật,  Bồ  Tát  thật  sự  đạt  được!  Chúng  ta 

không xả, không buông xuống, làm sao đạt được? Chẳng thể nào! Nếu nghe 

kinh Phật nói như thế, quý vị cũng có thể bố thí mà cũng có thể bỏ được, tợ 

hồ hơi giống như vậy. Nhưng thật ra thì sao? Thật ra, tâm quý vị trọn chẳng 

hề buông xuống, vẫn là có thị phi nhân ngã, như vậy thì cái Xả ấy của quý vị 

đạt được gì hay chăng? Có đạt được! Đạt được phước báo hữu lậu trong tam 

giới. Phước báo hữu lậu vẫn là giả, không thật. Nếu thật sự đạt được thì tận 

hư không, trọn pháp giới mới là thật sự đạt được! 



Chiếu theo tiêu chuẩn trong kinh này, thật sự đạt được thì địa vị thấp 

nhất  là  những  người  giống  như  tỳ-kheo  Cát  Tường  Vân,  loại  người  này 

chính là bậc Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo, phá một phẩm vô minh, chứng 

một  phần  Pháp  Thân.  Tuy  vậy,  sở  đắc  của  họ  chẳng  rốt  ráo  viên  mãn  như 

trong quả địa Như Lai. Họ là phần chứng viên mãn. Tuy là phần chứng vẫn 

chẳng thể nói họ không viên mãn, điều này rất có ý vị! Chư vị phải suy nghĩ 

kỹ  càng:  Phần  chứng  vẫn  viên  mãn,  giống  như  kinh  Hoa  Nghiêm  đã  nói: 

 “Một  tức  là  nhiều,  nhiều  chính  là  một,  một  và  nhiều  tương  tức,  lý  sự  viên 

 dung” .  Cảnh  giới  như  thế  đấy.  Tuyệt  đối  chẳng  phải  là  nói   “phần  chứng 

 không viên mãn, chứng rốt ráo mới viên mãn” , không phải vậy! Phần chứng 

cũng viên mãn, đấy mới là cảnh giới chẳng thể nghĩ bàn! 



 “Già phu biến tọa, thị tam-muội tướng”  (Ngồi xếp bằng trọn khắp là 

tướng của tam-muội). “Tướng” là hình dạng.  “Già phu biến tọa”  cũng mang 

ý  nghĩa  biểu  thị  pháp,  trọn  chẳng  phải  là  thật  sự  ngồi  xếp  bằng  suốt  ngày. 

Nếu  ngồi  xếp  bằng  suốt  ngày  thì  chuyện  gì  quý  vị  cũng  đều  chẳng  muốn 

làm,  quý  vị  còn  làm  được  chuyện  gì  nữa  đây?  Do  vậy,  cách  nói  này  nhằm 

biểu  thị  pháp,  biểu  thị  điều  gì?  Biểu  thị  ý  nghĩa  bất  động.  Bởi  lẽ,  ngồi  xếp 

bằng là ổn định, thích đáng nhất, ngồi trong một thời gian lâu nhất, ổn thỏa 

thích  đáng  nhất  mà  cũng  là  thoải  mái  nhất.  Người  mới  học  chưa  quen,  khi 

còn cảm thấy hai đùi bị tê là lúc quý vị mới học; nếu đã ngồi lâu rồi, tức khi 

đã quen rồi, cách ngồi ấy thoải mái nhất. Cách ngồi này biểu thị sự bất động, 

chúng ta đứng hay đi đều là tướng động, ngồi là tướng bất động. Nhằm biểu 

thị ý nghĩa bất động, chứ không phải là bảo quý vị ngồi nơi ấy; phải hiểu ý 

nghĩa này. 



Người  mới  học  tịnh  tọa  thì  phải  ngồi,  dụng  ý  của  ngồi  là  đâu?  Lắng 

yên  vọng  tưởng  xuống.  Do  vậy,  trong  Thiền  đường,  hiện  thời  tại  Trung 

Quốc  thiền  đường  cũng  không  có,  ở  nước  Mỹ,  tôi  đã  đến  thăm  hai  Thiền 

đường  của  người  Nhật.  Tôi  đến  thăm  viếng,  bọn  họ  cũng  rất  hoan  nghênh. 

Người  Nhật  lập  ra  Thiền  đường  ấy,  quá  nửa  đồ  đệ  của  họ  là  người  Mỹ, 

người Mỹ hết sức quen [ngồi Thiền]. Trong Thiền đường sắp đặt hết sức đơn 

giản, ngồi nhìn vào vách. Khi ngồi đương nhiên tư thế phải đoan chánh, có 

tư  thế  giống  như  tượng  Phật,  giống  như  tượng  Phật  được  đắp,  [dáng  ngồi 

của] tượng Phật là tư thế tiêu chuẩn. Nếu tư thế của quý vị không đúng, thầy 

phải uốn nắn. Dùng phương pháp gì để uốn nắn? Dùng hương bản20 để đánh, 

không  nói  gì  hết, không dùng  tới  lời  nói; quý  vị  hơi động đậy  một chút, từ 

phía sau hương bản liền vụt thẳng xuống. Đương nhiên lý do thứ nhất là tư 

thế  ngồi  của  quý  vị  không  đúng,  ngoài  ra  là  khởi  vọng  tưởng.  Khởi  vọng 

tưởng,  [thân  thể]  sẽ  lắc  lư.  Vì  thế,  hương  bản  đánh  xuống  nhằm  đánh  bay 

vọng  tưởng  của  quý  vị.  Thiền  tông  dùng  phương  pháp  ấy  để  dạy  học.  Đợi 

đến khi quý vị không có ý niệm, bất cứ ý tưởng nào cũng chẳng có, vẫn phải 

đánh quý vị, đánh gì vậy? Đánh vô minh. Một thứ là vọng tưởng, thứ kia là 

vô minh. Vì thế, quý vị suy tưởng thì cũng bị đánh, không suy tưởng cũng bị 

đánh, nhắc quý vị giác ngộ ngay tại nơi ấy. 



Trong khi tịnh tọa có cảnh  giới, không phải  là thứ gì cũng chẳng có. 

Người  ấy  có  Quán,  tức  Chỉ  Quán.  Dứt  hết  thảy  vọng  niệm.  Người  ấy  có 

quán; cách Quán hiện thời là dạy quý vị tham thoại đầu. Tâm quý vị giữ chặt 

câu thoại đầu ấy. Thoại đầu không có lời giải thích, nếu quý vị có nghi vấn, 

hương bản của thầy lại đập xuống; dùng phương pháp ấy, dùng thủ đoạn đặc 

biệt  khác  thường  như  vậy.  Chẳng  giống  như  Giáo  Hạ,  trong  Giáo  Hạ  nếu 

quý vị có nghi vấn, có thể nêu ra câu hỏi để được giải đáp, có thể biện luận, 

còn  trong  Tông  môn  thì  không  có,  quý  vị  nêu  ra  nghi  vấn  sẽ  bị  đập  liền, 

không có  nghi  vấn cũng bị đập! Đấy  là thủ đoạn trong  Tông  môn. Do  vậy, 

đây là tướng của tam-muội. Trong tướng ấy, đi, đứng, nằm, ngồi đều gọi là 

 “tọa Thiền” , phải hiểu được ý nghĩa này. Cũng có nghĩa là ngồi như vậy thì 

trong tâm quý vị định, chứ không phải là nói tới thân định, thân định sẽ vô 

ích, phải là tâm định. Tâm thật sự đắc định thì thân động như thế nào cũng 

chẳng chướng ngại sự, người ấy có thể làm việc, người ấy có thể giúp đỡ hết 

thảy chúng sanh, chuyện gì người ấy cũng đều làm được! 



 “Nhất  nhật  chi  trung  kiến  nhất  thiết  Phật,  thị  vô  lượng  nghĩa.  Tùng 

 thử vãng hóa, thị vô y nghĩa”  (Trong  một ngày  thấy  hết thảy Phật  là  nghĩa 

vô lượng. Từ đây đi hóa độ là nghĩa vô y).  “Tùng thử vãng hóa”  là câu thứ 

mười  ba,  là  môn  trước,  nói  về  sự  giáo  hóa  chúng  sanh.  Tùy  theo  tâm  của 

chúng  sanh,  ứng  theo  khả  năng  nhận  biết  của  họ,  chúng  sanh  có  cảm,  các 

Ngài liền lập tức có ứng, cảm ứng đạo giao chẳng thể nghĩ bàn.  “Vô y” : Phật 

xưng là  “vô y đạo nhân”.  Hễ có “y” (nương tựa vào) thì có vọng tưởng, có ý 

niệm,  vô  y  thì  mới  xứng  tánh.  Phàm  phu  chúng  ta  không  có  cách  nào,  cho 

nên bước vào cửa Phật, trước hết phải tìm nơi nương tựa, phải cầu Tam Quy 

Y,  phải  nương  tựa.  Chúng  ta  không  nương  tựa  sẽ  không  được!  Điều  này 

giống  như  đứa  trẻ  còn  chưa  trưởng  thành,  chẳng  thể  độc  lập  được,  phải 

nương tựa vào cha mẹ, đến khi nó có năng lực độc lập, chẳng thể nương tựa 

nữa! Suốt cả đời sống dựa vào cha mẹ thì có nói cách nào đi nữa cũng chẳng 

xuôi! Người mới học thì phải nương tựa, còn  minh tâm kiến tánh thì không 

cần nương tựa. Do đây biết rằng, học Phật trong lục đạo thì phải nương tựa, 

quyết định phải  nương tựa,  học Phật trong  mười pháp  giới  vẫn phải  nương 

tựa,  vì  sao  vậy?  Chưa  kiến  tánh,  kiến  tánh  rồi  thì  mới  thật  sự  là  vô  y  đạo 

nhân. Đấy là hai ý nghĩa  “vô lượng nghĩa, vô y nghĩa”. 



 “Cố vân, tam-muội  Phật, vô lượng vô y kiến” : Đây  là  nói thấy  Phật, 

thấy  vô  lượng  Phật,  do  vì  vô  y  (không  nương  tựa)  nên  quý  vị  mới  thấy  vô 

lượng Phật.  “Ký già phu tọa, thân mãn pháp giới, khởi phi oai thế”  (Đã ngồi 

xếp bằng, thân trọn khắp pháp giới, há chẳng phải là oai thế); do vậy nói đến 

 “oai thế thần”.  Oai là oai đức, Thế là thế lực, vị ấy có đại oai đức, có đại thế 

lực.  Danh  hiệu  của  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  mang  ý  nghĩa  này.  Do  vậy,  gọi  là 

Oai Thế Thần. Ở đây cần phải chú ý tới một câu, tức câu  “già phu tọa, thân 

 mãn pháp giới” . Câu này rất khó hiểu, nhưng quý vị phải hiểu đó là sự thật: 

Chẳng những Pháp Thân trọn khắp pháp giới (điều này mọi người đều hiểu 

rõ,  ai  nấy  đều  có  thể  thừa  nhận),  mà  Báo  Thân,  Ứng  Hóa  Thân  cũng  trọn 

khắp pháp giới. Báo Thân là Tự Thọ Dụng Thân của Phật, Bồ Tát, Ứng Hóa 

Thân  là Tha  Thọ Dụng  Thân. Tha Thọ Dụng  Thân quả thật cũng trọn khắp 

pháp  giới,  ở  trong  pháp  giới  hễ  chúng  sanh  có  cảm,  các  Ngài  liền  hiện, 

không có cảm thì các Ngài ẩn. Ẩn hiện bất đồng, quả thật là trọn khắp pháp 

giới. Lý này rất sâu, rất nhỏ nhiệm, chư Phật Như Lai là như vậy đó. 



Vậy thì chúng ta lại hỏi, bản thân chúng ta chẳng phải là như vậy hay 

sao? Chúng ta  và chư Phật  không khác  gì  nhau, ba thân của chúng  ta cũng 

trọn  khắp  pháp  giới,  nhưng  vì  nay  đang  có  vọng  tưởng,  có  phân  biệt,  chấp 

trước  nên  tam  thân  tuy  có  nhưng  chính  quý  vị  chẳng  thể  nhận  biết,  chẳng 

biết chính  mình có ba thân! Cái thân  hiện tiền đây được gọi  là Nghiệp Báo 

Thân,  cũng  là  Ứng  Thân,  Ứng  là  báo  ứng,  tức  báo  ứng  do  nghiệp  lực  của 

chúng ta, còn thân của Phật, Bồ Tát là báo ứng do nguyện lực. Vì thế, chúng 

ta gọi các Ngài là  “thừa nguyện tái lai”  (nương theo nguyện để sanh trở lại 

thế gian này). Thân chúng ta là báo ứng của nghiệp lực, cũng là Báo Thân, 

Ứng  Thân.  Chẳng  phải  là  trọn  khắp  pháp  giới  ư?  Đúng  là  trọn  khắp  pháp 

giới, quý vị chớ có hiểu lầm. Trong nửa tiếng hoặc trong một tiếng đồng hồ 

này, quý vị từ nhà đến giảng đường của Đồ Thư Quán để nghe kinh, nếu quý 

vị nghĩ như vậy là quý vị đã hoàn toàn nghĩ sai rồi. Chân tướng sự thật ấy là 

gì? Ở trong nhà quý vị, thân ấy ẩn, còn ở tại đây, thân ấy hiện. “Tôi không 

biết hay sao?” Quý vị không nhận biết, sự ẩn hiện ấy chỉ ẩn hiện trong sát-

na,  trong  sát-na  trước,  thân  ấy  ẩn,  trong  sát-na  sau,  thân  ấy  hiện,  ẩn  hiện 

trong  sát-na,  cho  nên  mới  nói  với  quý  vị  là  “không  có  đến  đi,  ẩn  chỗ  này, 

hiện  chỗ  kia”;  đấy  là  chân  tướng  sự  thật.  Nếu  chẳng  phải  là  trọn  khắp  hư 

không pháp giới thì làm sao nói cho thông suốt đây? Thật sự có đến đi vậy! 



Cổ đức  giảng cho chúng ta biết,  người  vãng sanh  Tịnh  Độ   “sanh thì 

 quyết định sanh, nhưng đi thì thật sự chẳng đi”.  Vì sao vậy? Thân ở chỗ này 

ẩn,  hiện  thân  ở  chỗ  kia.  Ẩn  đây,  hiện  kia,  cho  nên  nói   “đi  nhưng  thật  sự 

 không đi, không có đến đi” , đây là chân tướng sự thật  “không có đến đi, chỉ 

 có ẩn hiện” . Chư Phật Bồ Tát chẳng mê hoặc, đối với sự lý các Ngài hiểu rõ 

ràng,  minh  bạch, chúng  ta cũng  giống  như vậy,  thế  nhưng  đối  với sự  lý  lại 

chẳng biết  một chút  gì. Do vậy, sanh ra rất nhiều kiến  giải sai  lầm. “Tôi từ 

nhà đến”, đấy là kiến giải sai lầm; không có đến đi, quý vị từ đâu đến? Quý 

vị đi về đâu? Không có đến hay đi! Đấy mới là nói đúng chân tướng sự thật. 

Do  vậy,  một  câu   “thân  trọn  khắp  pháp  giới”   ở  đây  hết  sức  ý  vị!  Phật,  Bồ 

Tát, các bậc thánh hiền đã như vậy, mà lục đạo phàm phu cũng chẳng phải là 

ngoại  lệ,  chúng  ta  hiểu  “học  Phật  là  chứng  thực,  trừ  khử chướng  ngại,  tiến 

tới giống hệt như chư Phật, Bồ Tát”, hiểu rõ ràng minh bạch giống như vậy. 

Đấy là chân tướng sự thật. Tiếp theo là:  





 Thập  ngũ,  thập lục  tức  Chánh Giác  Phật,  danh Bồ  Đề  Thân.  Tiền 

 môn… 

  

十 五 十 六 即 正 覺 佛，名 菩 提 身。前 門。 




(Môn mười lăm và mười sáu chính là Chánh Giác Phật, gọi là Bồ Đề 

Thân. Môn trước...)  





 “Tiền môn”  là môn thứ mười lăm. 





 Nhất mao đốn hiện, thị xử vi tế. Hậu môn… 

  

一 毛 頓 現，是 處 微 細。後 門 



(Đầu lông nhanh chóng hiện, là ở trong pháp vi tế. Môn sau…)  





Đây là môn thứ mười sáu. 





 Trụ  sát-na  tế,  hiển  thời  thậm  thâm.  Như  tư  thành  Phật,  bất  trước 

 nhất thiết, vi vô trước kiến. 

  

住  剎  那  際，顯  時  甚  深。如  斯  成  佛，不  著  一  切，為  無  著 

見。  



(Trụ  trong  khoảng  sát-na,  cho  thấy  thời  rất  sâu.  Thành  Phật  như thế, 

chẳng chấp vào hết thảy, là cái thấy không dính mắc)  





Quý  vị  đối  với  hết  thảy  đều  không  dính  mắc,  quý  vị  sẽ  thấy  được 

Chánh  Giác  Phật,  thấy  được  thân  Bồ  Đề  của  Phật.  Phần  kinh  văn cho  môn 

thứ  mười  lăm  là:   “Trụ  nhất  thiết  pháp  vi  tế  Niệm  Phật  môn”   (môn  Niệm 

Phật trụ trong hết thảy pháp vi tế). Tu thành môn Niệm Phật ấy, quý vị sẽ có 

thể ở trong  “nhất mao khổng kiến bất khả thuyết chư  Phật xuất hưng, hàm 

 chí  kỳ  sở  nhi  thừa  sự  cố”   (trong  một  lỗ  chân  lông  thấy  chẳng  thể  nói  chư 

Phật xuất hiện, đều đến chỗ các Ngài thừa sự). Quý vị trông thấy, môn Niệm 

Phật này nói thật ra, tuyệt đối chẳng phải là sơ học, người sơ học không thể 

làm được, đây là nhập pháp giới vi tế. Trong nghiệp dụng nêu ra một thí dụ, 

 “mao  khổng”   (lỗ  chân  lông),  có  kinh  gọi  là   “mao  đoan”   (đầu  lông).  Mao 

đoan hay mao khổng đều nhằm hình dung thứ nhỏ nhất nơi chánh báo. Nói 

tới  vi trần  là nói tới thứ nhỏ  nhất trong  y  báo. Trong  lỗ chân  lông thấy bao 

nhiêu Phật? Bất khả thuyết chư Phật.  “Bất khả thuyết”  chẳng phải là con số. 

Nếu nói là con số  “bất khả thuyết”  trong mười con số lớn của Ấn Độ, trong 

phần  sau  lại  còn  có  con  số  càng  lớn  hơn  gọi  là   “bất  khả  thuyết  bất  khả 

 thuyết”.  Nhưng  đấy  vẫn  là rớt  vào số  lượng,  hễ rớt  vào số  lượng thì có thể 

nghĩ bàn. Do vậy,  “bất khả thuyết”  ở đây không phải là số lượng, mà là hình 

dung,  quả thật  là  không có cách  nào tính toán được. Nhiều  vị Phật  như thế 

 “xuất  hưng”   trong  lỗ  chân  lông,  nay  chúng  ta  gọi   “xuất  hưng”   là   “xuất 

 hiện”.  Từ nơi đây xuất hiện, vị ấy trông thấy. Sau khi trông thấy, vị ấy muốn 

đến thân cận những vị Phật ấy, thừa sự chư Phật, cúng dường chư Phật, điều 

này rất chẳng thể nghĩ bàn. 



Môn  kế  tiếp  là   “trụ  sát-na  tế  trang  nghiêm  Niệm  Phật  môn”   (Môn 

Niệm Phật trang nghiêm trụ trong khoảng sát-na), về phương diện tác dụng 

bèn nói,  “ư nhất niệm trung”  (trong khoảng một niệm), thời gian trong một 

niệm ấy rất ngắn,  “kiến nhất thiết sát giai hữu chư Phật thành Đẳng Chánh 

 Giác hiện thần biến cố”   (do thấy  trong  hết thảy cõi đều có chư Phật thành 

Đẳng  Chánh  Giác  hiện  thần  biến).  “Hiện  thần  biến”   thông  thường  là  nói 

hiện tám tướng thành đạo, giống như thuở Thích Ca Mâu Ni Phật tại thế thị 

hiện  tám  tướng  thành  đạo  trong  thế  gian  này.  Đấy  chính  là   “trụ  sát-na  tế 

 trang nghiêm Niệm Phật môn” . Chúng ta đọc lời chú giải của đại sư Thanh 

Lương:  





 Nhất mao đốn hiện. 

  

一 毛 頓 現。 



(Trong một sợi lông cùng lúc xuất hiện)  





Trong  một  mao  khổng  (lỗ  chân  lông),  “đốn  hiện”   là  hiện  cùng  một 

lúc, chứ không phải là hiện theo thứ tự. Đây là nơi đức Phật xuất hiện, tức là 

 “xuất hiện vi tế xứ”  (chỗ xuất hiện vi tế). Trong một lỗ chân lông là như thế, 

mà tận  hư không, trọn pháp  giới không đâu chẳng phải  là  như thế; do  vậy, 

nói Phật, Bồ Tát nhiều hơn chúng sanh, nhiều hơn rất nhiều, nhục nhãn của 

phàm phu chúng ta không thấy được. Nói thật ra, không thấy được đều là vì 

chướng ngại, tổng quy nạp các chướng ngại lại thì là vọng tưởng, phân biệt, 

chấp  trước.  Chướng  ngại  càng  nhiều,  vô  lượng  vô  biên  thứ,  quy  nạp  lại 

chẳng  ngoài ba  loại  lớn.  Vì thế,  niệm  Phật  hãy  niệm theo cách  nào?  Trong 

hết thảy thời, hết thảy xứ, hết thảy cảnh giới, hãy tận hết sức bớt phân biệt, 

bớt chấp trước, bớt khởi vọng tưởng. Đấy là vận dụng công phu thật sự, thật 

sự  biết  cách  dụng  công.  Người  chẳng  biết  dụng  công,  niệm  A  Di  Đà  Phật 

luôn khởi vọng tưởng thì không có cách nào! Cổ đức đã nói  “hãm phá hầu 

 lung  dã  uổng  nhiên”   (hét  toạc  cổ  họng  cũng  uổng  công).  Nói  thật  ra,  một 

câu  Phật  hiệu  ấy  là  để  phá  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước;  quý  vị  khởi 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước trong  một câu Phật hiệu ấy thì chẳng gọi 

là oan uổng ư? 



Phàm phu chẳng thể vô niệm, vô niệm là thánh nhân. Phàm phu quyết 

định  có  niệm,  bất  luận  ý  niệm  ấy  là  ý  niệm  thiện  hay  ý  niệm  ác,  nhất  loạt 

chẳng cần quan tâm đến. Ý niệm khởi lên liền A Di Đà Phật để trừ ý niệm; 

A Di Đà Phật là gì? Chẳng cần phải nghĩ đến; nếu quý vị nghĩ đến là hỏng 

rồi,  quý  vị  lại  khởi  niệm  đấy!  A  Di  Đà  Phật  không  có  ý  nghĩa,  không  giải 

thích,  dùng  phương  pháp  ấy  để  phá  trừ  ý  kiến.  Chúng  tôi  nhớ  là  trong  các 

buổi  giảng  tôi  đã  từng  nói  đạo  lý  ấy  rất  nhiều  lần.  Tôi  dạy  mọi  người  đọc 

kinh,  đọc  kinh  chẳng  cần  phải  nghiên  cứu  ý  nghĩa,  vì  sao  chẳng  cần  phải 

nghiên cứu ý nghĩa của kinh? Tôi đã nói rất nhiều lần, trong kinh không có ý 

nghĩa. Nếu quý vị nghe thấy ý nghĩa, niệm kinh thấy có ý nghĩa thì đều toàn 

là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước của quý vị. Nếu quý vị nghe kinh trong 

một tiếng rưỡi đồng hồ này, nghe xong không thấy có ý nghĩa gì, quý vị đã 

khai ngộ rồi. Nói hay nghe đều có thể khai ngộ, chỗ khẩn yếu là không có ý 

nghĩa thì sẽ khai ngộ, hễ có ý nghĩa sẽ chẳng khai ngộ, có ý nghĩa chính là 

mê nơi ý thức, rớt vào tâm ý thức. 



Kinh không có ý nghĩa thì thứ gì có ý nghĩa? Không một thứ nào có ý 

nghĩa  cả!  Đấy  mới  là  chánh  giác,  mới  có  thể  thấy  được  thân  Bồ  Đề.  Thấy 

sắc, nghe tiếng, sáu căn đối trước cảnh  giới sáu  trần,  ý  nghĩa bèn khởi  lên. 

Quý  vị  phải  hiểu đấy chính  là  phiền  não khởi  lên, rắc rối khởi  lên, chướng 

ngại  khởi  lên,  chẳng  phải  là  trí  huệ.  Sáu  căn  tiếp  xúc  cảnh  giới  sáu  trần,  ý 

nghĩa gì cũng đều chẳng có, như vậy là rất tốt, vì sao vậy? Quý vị đã không 

còn sử  dụng tâm  ý thức, chẳng sử dụng tâm  ý  thức thì dùng  gì? Quý  vị sử 

dụng căn tánh của sáu căn; do vậy, thấy sắc, nghe tiếng chẳng khởi tâm động 

niệm, chẳng phân biệt, chấp trước. Như vậy là đúng. 





 Hậu  môn trụ sát na tế, hiển thời thậm thâm.   



後 門 住 剎 那 際，顯 時 甚 深。 



(Môn sau là trụ trong sát na, cho thấy thời rất sâu)  





Sát-na là thời gian cực ngắn. 





 Như tư thành Phật, bất trước nhất thiết. 



如 斯 成 佛，不 著 一 切。 



(Thành Phật như thế, chẳng dính mắc hết thảy)  





Ở đây, quan trọng nhất là  “bất trước”,  tức không chấp trước, pháp thế 

gian lẫn xuất thế gian đều không chấp trước, chúng sanh và Phật cũng không 

chấp trước. Lại thưa với quý vị, nhưng nói ra lại sợ mọi người hiểu lầm, bởi 

vậy  chỗ  này  rất  khó  giảng!  Đâu  là  chân,  đâu  là  giả?  Chân  hay  giả  cũng 

không  chấp  trước,  thiện  hay  ác  cũng  không  chấp  trước,  đúng  hay  sai  cũng 

không chấp trước,  lợi  hay  hại cũng không chấp trước. Quý  vị  muốn biết  vì 

sao ư? Chân và  giả  là  hai pháp, đúng  hay sai cũng  là hai pháp, tà  và chánh 

cũng  là  hai  pháp,  lợi  và  hại  cũng  là  hai  pháp.  Trong  bộ  Lục  Tổ Đàn  Kinh, 

chúng  ta  thấy  có  câu  này:   “Nhị  pháp  tựu  bất  thị  Phật  pháp,  Phật  pháp  thị 

 bất nhị pháp”  (Có  hai pháp thì chẳng  phải là Phật pháp, Phật pháp  là pháp 

không hai). Câu này có nghĩa là gì? Rớt vào ý thức thì mới có hai, tức là nói 

quý  vị  có  phân  biệt,  có  chấp  trước  nên  mới  có  hai.  Hễ  không  phân  biệt, 

không chấp trước thì  “một”  còn tìm chẳng ra, làm sao có thể tìm được “hai” 

ở trong ấy? Đấy mới gọi là  “nhập pháp môn Bất Nhị”. 



Nói tới đây, sợ mọi người nẩy sanh sự hiểu lầm rằng: Nếu như vậy thì 

tà - chánh chẳng phân, thiện - ác chẳng phân, chuyện gì cũng đều có thể làm. 

Quý  vị  nghĩ  như  vậy  là  quý  vị  đã  sớm  đọa  trong  hai  pháp  rồi,  đâu  phải  là 

Phật pháp! Do vậy, nhất định chớ nên sanh ý tưởng hiểu lầm ở chỗ này, chân 

-  vọng,  tà  -  chánh,  đúng  -  sai,  thiện  -  ác,  rõ  ràng,  rành  mạch,  nhưng  trong 

tâm  không  động  niệm,  không  phân  biệt,  không  có  phân  biệt  chính  là  Một. 

Chư Phật và các vị Pháp Thân đại sĩ thường trụ trong Nhất Chân pháp giới, 

Nhất Chân mới trọn khắp pháp giới, còn Nhị thì chẳng thể trọn khắp. Nhất là 

trọn  khắp,  đạo  lý  là  đây.  Khi  nó  khởi  tác  dụng  sẽ  khởi  ra  tác  dụng  hằng 

thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. Quý vị nói tới thiện, Phật liền nói thiện 

với quý  vị; quý  vị  nói tới ác, Phật  liền  nói ác với quý  vị. Do đây biết rằng: 

Hết thảy pháp tương đối là tri kiến của chúng sanh, đấy gọi là Tục địa (Tục 

Đế), Phật tùy thuận Tục địa thuyết pháp, tức là tùy thuận kiến giải của chúng 

sanh. Nói thiện - ác, thị - phi, lợi - hại, chân - vọng với quý vị, khuyên quý 

vị đoạn ác tu thiện, bỏ giả tu chân, nói với quý vị những điều ấy. Phật có suy 

nghĩ hay chăng? Không có! Phật có những ý niệm ấy hay không? Không có! 

Nếu Phật có ý tưởng ấy, có quan niệm ấy, sẽ thật sự có pháp để nói. Trong 

kinh  Bát  Nhã,  đức  Phật  thường  nói:  “Phật  chẳng  có  pháp  để  có  thể  nói 

được!” Chẳng những không có pháp nhất định để nói mà Phật còn không có 

pháp  gì  để  nói,  đấy  mới  là  hiện  rõ  “vô  thuyết  mà  thuyết,  thuyết  nhưng  vô 

thuyết”, nói ra chân tướng của sự thật ấy. 



Bậc Pháp Thân đại sĩ có thể nghe, còn các vị Bồ Tát trong mười pháp 

giới chẳng biết cách nghe, các bậc Pháp Thân đại sĩ biết nghe, các ngài nghe 

như thế nào? Nghe mà không nghe, không nghe nhưng nghe, Pháp Thân đại 

sĩ  mà!  Ở  nơi  đây,  phàm  phu  chúng  ta  nghe  thấy  có  rất  nhiều  điều  rất  thích 

thú, làm sao biết có thích thú? Thấy vẻ mặt quý vị thay đổi liền biết quý vị 

có thích thú. Đương nhiên chúng ta là kẻ mới học. Kinh điển rất sâu này là 

cảnh  giới  của  bậc  Pháp  Thân  Bồ  Tát,  chúng  ta  phải  liễu  giải.  Sau  khi  liễu 

giải sẽ hiểu, trong giai đoạn hiện thời, chúng ta nhất định phải nghiêm túc tu 

học, nhưng tu học chẳng thể bám chắc vĩnh viễn, nếu vậy quý vị đã lầm rồi. 

Đây  là  một  giai  đoạn,  tu  học  giai  đoạn  này  xong  xuôi  thì  phải  buông  bỏ, 

cảnh  giới  của  chính  mình  mới  được  nâng  cao.  Giống  như đi  học  vậy,  năm 

nay chúng ta học lớp thuộc năm thứ nhất, năm sau phải bỏ lớp năm thứ nhất, 

lên  lớp của năm  thứ hai, chẳng  thể nói  lớp học  năm thứ nhất hay  lắm,  năm 

nào cũng học lớp của năm thứ nhất. Nói gì vậy? Quý vị đã sai rồi! Do vậy, 

phải  bỏ!  Bỏ  lớp  của  năm  thứ  nhất  để  được  lớp  thuộc  năm  thứ  hai,  bỏ  lớp 

thuộc  năm  thứ  hai để  lên  lớp của  năm  thứ ba. Quý  vị  không  bỏ thì sẽ  vĩnh 

viễn  không  đạt  được.  Nhất  định  phải  hiểu  đạo  lý  này!  Quan  trọng  là  đừng 

vướng  mắc, hết thảy pháp thế  gian  lẫn  xuất thế  gian đều không  vướng  mắc 

thì quý vị sẽ thấy Chánh Giác Phật, quý vị sẽ thấy thân Bồ Đề. Nay chúng ta 

không  thấy  được  là  vì  đụng  đâu  chấp  đó,  luôn  luôn  chấp  vào  tướng.  Xem 

tiếp đoạn sau:  





 Thập thất, thập bát tức thị Tâm Phật, danh Phước Đức Thân. Tiền 

 môn tâm sở trụ pháp. Hậu môn…  



十 七 十 八 即 是 心 佛，名 福 德 身。前 門 心 所 住法。後 門。 



(Môn thứ mười bảy và mười tám chính là Tâm Phật, gọi là Phước Đức 

Thân. Môn trước là pháp thuộc về tâm sở trụ. Môn sau…)  





Đây là môn thứ mười tám. 





 Tiêu tự tại tâm, cố kinh tâm Phật linh an trụ kiến, tùy tâm chuyển 

 pháp, vi Phước Đức Thân. 



標  自  在  心。故  經  心  佛，令  安  住  見。隨  心  轉  法，為  福  德 

身。 



(Nêu  bày  tâm  tự  tại.  Vì  thế  kinh  dạy  an  trụ  để  thấy  được  đức  Phật 

trong tâm, pháp chuyển theo tâm, là Phước Đức Thân)  





Đây  chính  là  đại  phước  đức  thật  sự.  Đối  với  hai  câu  kinh  văn  trong 

đoạn này thì  “trụ nhất thiết pháp Niệm Phật môn, kiến nhất thiết Phật xuất 

 hưng  ư  thế,  dĩ  trí  huệ  quang  chuyển  pháp  luân  cố”   (môn  Niệm  Phật  trụ 

trong hết thảy pháp thấy hết thảy chư Phật xuất hiện trong cõi đời, dùng ánh 

sáng trí  huệ để chuyển pháp  luân) là Tâm  Phật, phước đức  hết sức rõ ràng, 

rạng ngời. Câu kế tiếp vẫn là Tâm Phật,  “trụ tự tại tâm Niệm Phật môn, tùy 

 kỳ tâm sở hữu dục lạc, nhất thiết Như Lai hiện kỳ ảnh tượng hàm đắc kiến 

 cố”   (Môn  Niệm  Phật  trụ  trong  tâm  tự  tại,  tùy  tất  cả  những  điều  vui  thích 

trong tâm của họ mà đều được thấy những hình ảnh do đức Như Lai hiện ra). 

Trước  tiên  chúng  ta  hãy  xem  câu  thứ nhất,  câu  thứ  nhất  chính  là   “trụ  nhất 

 thiết pháp Niệm  Phật môn” .  Loại Niệm  Phật  này chính  là  niệm pháp, pháp 

[ở đây] chẳng phải  là  một pháp  mà  là  hết  thảy  pháp. Hết  thảy pháp  và  một 

pháp  không  hai,  đấy  chính  là  chân  tướng  của  sự  thật,  một  tức  hết  thảy,  hết 

thảy tức là một. Nay chúng ta học pháp môn một câu A Di Đà Phật này, một 

câu Nam Mô A Di Đà Phật ấy chính là pháp. Chúng ta an trụ cái tâm trong 

một câu Nam Mô A Di Đà Phật, sao chúng ta chẳng thấy được hết thảy đức 

Phật  xuất  hiện  trong  cõi  đời?  Nói  thật  ra,  hiện  thời  chúng  ta  thật  sự  trọn 

chẳng đem cái tâm an  trụ  nơi  A Di Đà Phật. Tuy  niệm Phật  vẫn khởi  vọng 

tưởng như cũ, công phu chẳng thuần! Giác Minh Diệu Hạnh Bồ Tát đã dạy 

người  niệm  Phật tối  kỵ  nhất  xen tạp, chúng ta  xen tạp quá  nhiều, quá phức 

tạp,  cho  nên  câu  niệm  Phật  này  không  linh.  Nếu  đạt  đến  mức  chẳng  hoài 

nghi, không xen tạp, không gián đoạn, quý vị sẽ thấy được tự tánh, cảnh giới 

ấy nhất định hiện tiền: Thấy hết thảy Phật xuất hiện trong thế gian, dùng đại 

trí huệ chuyển đại pháp luân. Chuyển đại pháp luân cũng là một tỷ dụ nhằm 

ví  von  đức  Phật  giáo  hóa  hết  thảy  chúng  sanh  vĩnh  viễn  không  ngơi  nghỉ, 

giống như bánh xe vĩnh viễn xoay chuyển, vĩnh viễn không ngưng nghỉ. 



Hết thảy Phật đang ở đâu? Thưa cùng quý vị, trừ thân ta ra thì hết thảy 

đều là Phật. Nay cảnh giới ấy đối với chúng ta chẳng hiện tiền được, nói thật 

ra là do tâm không trụ vào hết thảy pháp. Câu kế tiếp cũng nói về Tâm Phật: 

 “Trụ  tự  tại  tâm  Niệm  Phật  môn”   (Môn  Niệm  Phật  trụ  trong  tâm  tự  tại). 

Chúng  ta  đều  rất  hâm  mộ  sự  tự  tại,  ai  được  tự  tại?  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát 

được tự tại. Chúng ta niệm Tâm Kinh, hãy chú ý tới ba chữ  “Quán Tự Tại”  

trong danh xưng Quán Tự Tại Bồ Tát. Quán là công phu, Tự Tại là quả báo. 

Có thể  nói Quán  là  nhân,  Tự  Tại  là  quả. Hiện thời chúng ta bị  rắc rối  là  vì 

chẳng biết quán, tuy chẳng biết quán, chúng ta lại biết làm gì? Chúng ta biết 

suy  tưởng,  suy  tưởng  là  hỏng  rồi!  Người  ta  dùng  Quán,  chúng  ta  dùng 

Tưởng, quý vị nói xem có hỏng bét hay không? Quán và Tưởng khác biệt ở 

chỗ  nào?  Tôi  vừa  mới  nói  đấy  thôi!  Có  suy  nghĩ  là  Tưởng,  không  có  suy 

nghĩ là Quán, quán sát đấy! Quý vị xem trong Vãng Sanh Luận, Thiên Thân 

Bồ Tát dạy chúng ta một phương pháp trong năm loại niệm Phật là quán sát. 

Quán  sát  là  sáu  căn  tiếp  xúc  cảnh  giới  sáu  trần,  chẳng  dùng  tới  phân  biệt, 

chấp  trước, ấy  là quán sát. Có thể thấy được rằng:  Trong Niệm  Phật chẳng 

phải là không có Quán. Quán thường được coi là phương pháp sử dụng trong 

Thiền Tông, được Thiền tông  hết sức coi trọng. Chỉ Quán: Chỉ  là dứt  vọng 

niệm,  dứt  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  Quán  là  gì?  Cảnh  giới  bên 

ngoài  rõ  ràng,  rành  rẽ,  hiểu  rõ  rành  rành;  họ  dùng  phương  pháp  ấy.  Trong 

Niệm  Phật  cũng  có  Chỉ  Quán;  vì  vậy,  Niệm  Phật  cũng  là  Thiền.  Kinh  Đại 

Tích  (tức  kinh  Đại  Bảo  Tích)  nói:   “Niệm  Phật  là  vô  thượng  thâm  diệu 

 Thiền”.  Nếu trong đây không có Quán thì “vô thượng thâm diệu Thiền” làm 

sao  nói  cho  xuôi?  Do  vậy,  chúng  ta  muốn  đạt  được  tự  tại  thì  không  có  gì 

khác cả, quý vị hãy chuyển biến suy tưởng thành quán sát thì sẽ được tự tại. 



Trong  những  năm  qua,  chúng  tôi  giảng  kinh,  thuyết  pháp  ở  các  nơi 

trên  thế  giới,  giúp  đại  chúng  niệm  Phật,  chúng  tôi  đề  xuất  tông  chỉ  tu  học. 

Người ta hỏi tôi: “Pháp sư, thầy học điều gì? Thầy dạy điều gì?” Tôi nêu lên 

mười câu, mười câu ấy là những điều chính chúng tôi tu tập và khuyên bảo 

người  khác,  “chân  thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác  (đây  chính  là  tựa  đề 

của kinh Vô Lượng Thọ, thanh tịnh, bình đẳng, giác),  từ bi”.  Giữ năm điều 

này trong lòng, chúng ta thường dùng cái tâm ấy; xử sự, đãi người, tiếp vật 

đều  phải  dùng  cái  tâm  ấy.  Trong  hết  thảy  thời,  hết  thảy  chỗ,  hết  thảy  cảnh 

duyên, chúng ta tu tâm chân thành. Người khác đối đãi với chúng ta bằng sự 

hư  giả,  mặc  kệ  họ!  Chúng  ta  phải  luôn  đem  lòng  chân  thành  đãi  người. 

Trong  hết  thảy  cảnh  duyên,  tu  hạnh  thanh  tịnh,  tu  hạnh  bình  đẳng,  tu  tâm 

thanh  tịnh, chẳng  ô  nhiễm thì sẽ bỏ được tham  - sân - si - mạn, tâm quý  vị 

liền thanh tịnh. Tu tâm bình đẳng, trong hết thảy pháp đừng phân biệt, không 

phân biệt là bình đẳng, không ô nhiễm là thanh tịnh. Có thể đạt được thanh 

tịnh, bình đẳng thì trí huệ liền sanh, tín tâm thanh tịnh thì sanh trí huệ, chánh 

giác hiện tiền, tâm đại từ bi tự nhiên lưu lộ ra. Đây là những điều chúng tôi 

tu, chúng tôi tu học những điều ấy. 



Dùng  phương pháp  nào để tu, chúng  tôi  lại đề  xuất  năm điều:  “Thấy 

 thấu  suốt,  buông  xuống,  tự  tại,  tùy  duyên,  niệm  Phật” .  Trong  ấy,  phương 

pháp trọng yếu nhất là thấy thấu suốt, buông xuống. Thấy thấu suốt thế gian 

là  giả,  “phàm  tất  cả  những  gì  có  hình  tướng  đều  là  hư  vọng”,  “hết  thảy 

 pháp hữu vi, như mộng, huyễn, bọt, bóng”.  Nếu quý vị thấy thấu suốt không 

có thứ gì là thật, tự nhiên quý vị sẽ buông xuống được, buông xuống rồi sẽ 

tự tại. Vì sao hiện nay quý vị chẳng tự tại? Quý vị không buông xuống được, 

vướng mắc quá nhiều thứ trong lòng, làm sao tự tại được? Quý vị thật sự có 

thể buông xuống hết thảy thì quý vị sẽ được tự tại. Nói thật ra, quý vị không 

chịu  buông  xuống,  quý  vị  thật  sự  không  thấy  thấu  suốt,  quý  vị  không  liễu 

giải  chân  tướng  sự  thật.  Người  thế  gian  cũng  thường  có  một  hai  câu  giác 

ngộ, nhưng những câu nói ấy chỉ là ngoài miệng, trọn chẳng có giác ngộ thật 

sự.  Chúng  tôi  thường  nghe  nói:   “Sanh ra  chẳng  mang  tới,  chết  chẳng  đem 

 theo  đi” .  Hai  câu  nói  này  là  lời  giác  ngộ.  Thế  nhưng  quý  vị  biết  nói,  chứ 

trong tâm vẫn chấp trước, vẫn phân biệt, vẫn buông xuống không được. Đã 

hiểu  rõ   “sanh  ra  chẳng  mang  tới,  chết  chẳng  đem  theo  đi” ;  hết  thảy  pháp 

trong  thế  gian  này  chẳng  liên  quan  với  ta,  vậy  thì  ta  chấp  trước  để  làm  gì? 

Trong sanh  hoạt tùy  duyên sẽ tự tại, điều  gì cũng tốt cả, không có  một thứ 

nào chẳng tốt. Vì sao vậy? Thứ nào cũng đều chẳng liên can đến ta thì quý 

vị mới thật sự được tự tại, quý vị thật sự thọ dụng Phật pháp. 



Nếu  quý  vị  muốn  giữ  được  vĩnh  viễn  sự  thọ  dụng  này  thì  nhất  định 

quý  vị  phải  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ;  do  vậy,  sau  đấy  lại  thêm  Niệm 

Phật, như vậy thì quý vị mới thật sự vĩnh viễn đạt được. Nếu quý vị không 

niệm Phật, tuy quý vị được thọ dụng trong một đời này, hễ chuyển sang đời 

khác  quý  vị  lại  bị  mê  hoặc,  trong  đời  sau  chưa  chắc  vẫn  còn  giác  ngộ. 

Những vị xuất gia là bậc đại tu hành từ cổ đến nay, hễ đầu thai chuyển sang 

đời  khác  sẽ  hưởng  phước,  hễ  hưởng  phước  liền  mê  hoặc,  điên  đảo,  phần 

nhiều  là  như  vậy!  Đây  đều  là  vì  chẳng  biết  niệm  Phật  cầu  vãng  sanh,  bỏ 

uổng  công  phu  tu  hành  trong  một  đời,  thậm  chí  nhiều  đời  của  chính  mình, 

rất đáng tiếc! Nhất định phải niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. 



Do  vậy,  chúng  tôi  nêu  ra  mười  câu  ấy  chính  là  những  điều  bản  thân 

chúng tôi tu, học, giảng dạy, đây là môn Niệm Phật thật sự trụ trong tâm tự 

tại. Vì thế, nếu quý vị muốn được đại tự tại, không có gì khác cả, chỉ là thấy 

thấu  suốt,  buông  xuống,  hết  thảy  nhân  sự  vật  không  cần  phải  rộn  ràng. 

 “Phàm tất cả những gì có hình tướng đều là hư vọng” , hai câu ấy trong kinh 

Kim  Cang  nói  rất  hay,  hãy  thường  niệm.  Khi  quý  vị  gặp  lúc  cao  hứng  bèn 

 “phàm  tất  cả  những  gì  có  hình  tướng  đều  là  hư  vọng” ,  tâm  cao  hứng  sẽ 

nguội  xuống.  Khi quý  vị khởi  lên phiền  não, niệm  hai câu ấy, phiền  não sẽ 

không còn nữa, tâm quý vị bèn đằm xuống, đều là giả mà. Vì sao chẳng tùy 

duyên sống qua ngày? Chư Phật, Bồ Tát thị hiện trong nhân gian gọi là  “du 

 hý thần thông” ; chúng ta có thể  học tùy duyên sống qua  ngày tức  là du  hý 

thần  thông,  chuyện  gì  cũng  đều  chẳng  so  đo,  chuyện  gì  cũng  chẳng  chấp 

trước, như vậy là đúng. 



 “Tùy theo tất cả dục lạc trong tự tâm” , sau khi quý vị thấy thấu suốt, 

buông  xuống,  sự  vui  thích  của  quý  vị  khác  với  mọi  người,  quý  vị  có  dục 

vọng gì? Đại khái dục vọng của quý vị chính là như trong kinh điển đã nói: 

 “Thọ  trì,  đọc  tụng,  vì  người  khác  diễn  nói” .  Nhất  định  quý  vị  có  loại  dục 

vọng ấy, quý vị coi những điều ấy là chuyện vui, là niềm vui thật sự! Tất cả 

hết  thảy  những  chuyện  khoái  lạc  trên  thế  gian  không  có  được  sự  khoái  lạc 

ấy; người thế gian cũng biết giúp đỡ người khác là cái gốc của sự vui sướng. 

Giúp người là chuyện vui sướng, nhưng những sự vui sướng ấy có chân, có 

giả, có bán, có mãn, có thiên, có viên; chỉ có giúp đỡ người khác giác ngộ, 

giúp  đỡ  người  khác  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  giúp  đỡ  người  ấy  thành 

Phật.  Đấy  mới  là  sự  vui  sướng  to  lớn,  đấy  mới  là  sự  vui  sướng  chân  thật. 

Người khác gặp chút khó khăn, giúp đỡ người ấy một chút, đấy chưa phải là 

sự  vui  thật  sự  vì  nó  có  hạn  độ.  Giúp  đỡ  người  khác  thành  Phật,  nhất  định 

phải lay tỉnh người ấy. 



Kinh giáo của Phật tốt đẹp, kinh giáo quá sâu, không có ai giảng giải, 

người  ta  đọc  không  hiểu,  thậm  chí  giảng  giải  vẫn  nghe  không  hiểu,  đấy  là 

chỗ khó khăn. Do vậy, tôi thường nghĩ tới lời khai thị của lão pháp sư Đàm 

Hư thuở trước khi Ngài đả Phật thất tại Hương Cảng. Băng ghi âm ấy tôi chỉ 

có  một  cuốn  do  người  ta  tặng  cho  tôi,  dài  chín  mươi  phút.  Lời  giảng  của 

Ngài trong cuốn băng ấy rất  gần  gũi, dễ hiểu, ai  nghe cũng  hiểu được. Nếu 

làm theo lời Ngài thì không một ai chẳng thành công. Cụ Đàm giảng những 

đạo lý rất gần gũi, dễ hiểu, kể chuyện mấy người niệm Phật vãng sanh, chân 

thật chẳng dối, do chính mắt Ngài thấy. Giọng nói của lão nhân gia không dễ 

hiểu, trong quá khứ tôi đã kể với quý vị rồi. Do vậy, sau đấy chúng tôi chép 

lại thành văn tự, đem in kèm vào sau cuốn Niệm Phật Luận. Niệm Phật Luận 

cũng  là  do  lão  nhân  gia  giảng,  đồ  đệ  của  Ngài  là  Đại  Quang  bút  ký.  Hiện 

thời,  hai  loại  này  in  gộp  chung  lại  vẫn  là  một  cuốn  sách  nhỏ,  tôi  bảo  Giai 

Phương  in  cho  tôi  một  vạn  cuốn.  Sợ  có  người  nhìn  thấy  văn  tự  lười  xem, 

buổi chiều  hôm  nay tôi đi thăm  xưởng  làm CD, tôi bảo họ  làm cho tôi  một 

vạn dĩa. Hôm nay là sinh nhật của Quán Trưởng, [làm như vậy] để tu phước 

cho Quán Trưởng. 



Tôi nghe cuốn băng ấy của Sư một hai trăm lần, nghe rồi thật sự giác 

ngộ; so ra dễ thấy, gần gũi, dễ hiểu hơn kinh điển, thật sự dạy chúng ta thấy 

thấu  suốt,  buông  xuống.  Quý  vị  thấy  Sư  kể  hai  câu  chuyện,  nhân  vật  trong 

hai câu chuyện ấy đều là sư huynh, sư đệ của Ngài. Một vị tham thiền ở chùa 

Kim Sơn, về sau trở thành thần thổ địa nơi ấy. Nghe nói hôm nay có một vị 

pháp sư ở chùa Kim Sơn viết thư xin sách, tôi đem sách ấy tặng cho ông ta. 

Ở  Ôn  Châu  có  một  người  thợ  vá  nồi  xuất  gia  cùng  ông  ta  niệm  Phật,  suốt 

ngày  cũng  chưa  hề  nghe  kinh,  niệm  suốt  ba  bốn  năm  liền  đứng  vãng  sanh. 

Thành Phật chẳng khó đâu! Đầu mối là thấy thấu suốt, buông xuống. Vì sao 

vị  ấy  niệm  ba  bốn  năm  liền  có  được  thành  tựu  như  vậy?  Vì  vị  ấy  đã  thấy 

thấu  suốt  duyên  trong  cõi  đời,  thế  gian  này  khổ  quá,  chẳng  lưu  luyến  mảy 

may, chẳng vướng mắc mảy may, nhất tâm niệm Phật. Vị ấy niệm Phật như 

vậy, phương pháp do thầy của  vị ấy  là  lão  hòa thượng  Đế Nhàn  đã dạy  rất 

hay!  “Niệm mệt bèn nghỉ ngơi, nghỉ khỏe rồi lại niệm” , chẳng có một chút 

áp lực nào! 



Hiện thời chúng ta đề xướng phương pháp Niệm Phật này, quý vị cần 

biết  là  phương  pháp  Niệm  Phật  này  do  tôi  đã  nghĩ  tới  từ  nhiều  năm  trước 

kia,  tôi  nghĩ  tới  một  phương  pháp  Niệm  Phật  rất  nhẹ  nhàng,  thoải  mái, 

không  có  mảy  may  áp  lực  nào  thì  chúng  ta  mới  dễ  thành  tựu.  Sau  khi  tôi 

nghĩ  ra  phương  pháp  ấy,  về  sau  này  tôi  đọc  lời  khai  thị  của  pháp  sư  Hành 

Sách,  Ngài  cũng  dùng  phương  pháp  ấy,  tuy  cách  làm  của  chúng  tôi  không 

giống  Ngài  cho  lắm,  nhưng  tông  chỉ  hoàn  toàn  tương  đồng,  phương  pháp 

cũng rất gần gũi. Là vì lẽ nào vậy? Do cách Ngài nghĩ là dùng cho tự viện, 

trong những tự viện ở Đại Lục thường là có tới mấy trăm người ở, những tự 

viện  lớn  có  cả  mấy  ngàn  vị  trụ,  quy  mô  của  Niệm  Phật  Đường  rất  lớn.  Do 

vậy, cách Ngài nghĩ là trong Niệm Phật Đường chia thành ban, mỗi một ban 

do  bốn  vị  pháp  sư  hướng  dẫn,  họ  có  người  để  làm  như  vậy.  Đạo  tràng  của 

chúng ta ở địa phương này nhỏ bé, người xuất gia ít ỏi, đâu có nhiều người 

như thế để hướng dẫn? 



Do vậy, trong thời đầu, tôi nghĩ tới cách dùng băng thâu âm, khi băng 

hết vẫn phải lật mặt, vẫn còn mất công! Không ngờ tới mấy năm gần đây đã 

phát minh ra máy Niệm Phật, hay lắm! Thật sự đã hoàn toàn giải quyết xong 

vấn  đề  của  chúng  tôi.  Chẳng  cần  phải  dùng  pháp  sư  hướng  dẫn,  cứ  nương 

theo  âm  điệu  của  máy  Niệm  Phật  là  được  rồi!  Thanh  điệu  của  máy  Niệm 

Phật  phải  làm  sao  cho  chính  mình  niệm  rất  thoải  mái,  điểm  này  rất  quan 

trọng.  Tốc  độ  nhanh  hay  chậm  phải  thích  hợp.  Máy  Niệm  Phật  chúng  ta 

dùng  hiện  thời  là  thanh  điệu  niệm  Phật  ở  Đài  Trung,  có  những  vị  đồng  tu 

vẫn chê là thanh điệu ấy còn hơi quá chậm. Quá chậm đã không hay, mà quá 

nhanh  cũng  không  tốt,  phải  làm  sao  cho  thích  hợp.  Do  vậy,  tôi  bèn  nghĩ, 

trong số các vị đồng tu chúng ta ở đây, hôm nào tìm mấy vị, luyện tập trước 

cho  thuần  thục  một  phen,  đến  phòng  thâu  âm  của  chúng  ta  thâu  thành  một 

cuốn  băng,  đem  cuốn  băng  ấy  chế  máy  Niệm  Phật.  Thanh  điệu  nhất  định 

phải  dễ  nghe,  tốc  độ  vừa  phải,  tốt  nhất  là  vẫn  đánh  dẫn  khánh  kèm  theo, 

tiếng khánh gõ ngay chữ Đà. Có thể làm máy niệm sáu tiếng, mà cũng có thể 

làm một máy niệm bốn tiếng. Ai thích niệm sáu tiếng thì dùng máy niệm sáu 

tiếng,  ai  thích  dùng  máy  niệm  bốn  chữ thì  dùng  máy  niệm  bốn  chữ.  Thậm 

chí  có  thể  làm  nhiều  loại,  thích  niệm  chậm  thì  làm  máy  niệm  chậm,  thích 

niệm nhanh thì làm máy niệm nhanh; có thể tùy ý chọn lựa, như vậy thì tốt 

lắm! Làm như vậy sẽ giúp đỡ người khác rất nhiều! 



Chỉ  cần  buông  xuống  vạn  duyên,  nhất  tâm  niệm  Phật  là  quý  vị  sẽ 

được  đại  tự tại!  Niệm  Phật  như  vậy  sẽ  thật  sự  niệm  tới  mức  pháp  hỷ  sung 

mãn,  mới  biết  trong  thế  gian  không  có  gì  vui  sướng  hơn  niệm  Phật.  Niệm 

Phật không mệt mỏi, không nhọc nhằn, càng niệm càng hoan hỷ, càng niệm 

càng vui sướng. Nhưng trong khi ấy, nếu có cảnh giới gì xuất hiện: Hoặc là 

quý vị thấy Phật, hoặc thấy ánh sáng, hoặc thấy rất nhiều tướng lành; nếu có 

những cảnh giới ấy xuất hiện, quý vị chớ nên sanh lòng hoan hỷ, cũng chẳng 

cần phải nói với ai! Phải áp dụng thái độ nào? Thấy mà như chẳng thấy thì 

quý vị có thể thấy được. Nếu quý vị thấy những cảnh giới ấy liền sanh lòng 

hoan  hỷ,  tức  là  khởi  tâm  động  niệm  rồi,  đấy  là  cảnh  giới  ma,  chẳng  phải 

cảnh giới Phật, phân định Phật và ma ở chỗ này! Khi nào Phật sẽ đến? Đại 

khái đều là khi quý vị niệm Phật công phu đạt tới tam-muội, cũng tức là quý 

vị đã  đạt được Chánh Định, cảnh  giới  hiện tiền, quý  vị đã đạt  như  như bất 

động  thì  quý  vị  sẽ  thấy  được  cảnh  giới  Phật,  tự  nhiên  trông  thấy.  Kinh 

thường nói tới chuyện này, trong kinh thường có [đề cập những chuyện ấy]. 

Nếu công phu của quý  vị tới  mức, quý  vị  sẽ tự nhiên trông thấy. Nếu công 

phu  chưa  tới  mức  mà  đột  nhiên  trông  thấy,  trông  thấy  rồi  rất  hoan  hỷ,  đến 

khắp nơi kể với người khác tôi đã thấy này thấy nọ, quý vị đã bị ma dựa rồi. 

Vì sao bị  ma dựa? Quý vị chưa có tam-muội, tâm thanh tịnh đã bị phá hoại 

mất rồi! 



Do vậy, chúng ta đọc truyện ký của cổ nhân, chẳng như Liên Tông Sơ 

Tổ Huệ Viễn đại sư, khi lão nhân gia tại thế, trong  một đời ba lần thấy Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  [cảnh  giới]  Ngài  thấy  hoàn  toàn  tương  ứng  với 

những  gì  trong  kinh  đã  nói.  Thuở  ấy,  Viễn  Công  đại  sư  lập  ra  liên  xã  đề 

xướng niệm Phật, chỉ có một bộ kinh, tức là Vô Lượng Thọ Kinh, chứ kinh 

Di Đà  lẫn kinh Quán Vô  Lượng  Thọ  đều  chưa được phiên dịch ra, Ngài  là 

người lập liên xã sớm nhất. Như vậy là kinh Vô Lượng Thọ được truyền đến 

Trung Quốc sớm nhất, thuở ấy Ngài chỉ dựa vào một bộ kinh này. Từ trước 

đến  nay  Ngài  chưa  nói  với  ai,  đến  hôm  vãng  sanh  Ngài  mới  kể  với  mọi 

người, cho biết trong quá khứ đã từng ba lần thấy Tây Phương Cực Lạc thế 

giới, nay [cảnh tượng ấy] lại hiện tiền, ta sắp vãng sanh. Quý vị thấy Ngài ra 

đi tự tại như vậy đó! 



Pháp thế gian lẫn xuất thế gian chỉ có một chuyện này là thật, những 

thứ  khác  đều  là  giả.  Giả  thì  phải  buông  xuống,  giả  thì  chẳng  cần  phải  để 

trong lòng, phải giữ cái nào thật ở trong lòng. Do vậy, điều này hết sức quan 

trọng. Chúng ta nói  “trụ trong cái tâm tự tại mà niệm Phật” , như vậy thì thọ 

dụng sẽ to lớn.  “Tùy theo tất cả những vui thích trong tự tâm” , nhất định là 

những điều quý vị mong muốn, quý vị sẽ hoan hỷ, nhất định giống như chư 

Phật, Bồ Tát: đọc tụng, thọ trì, vì người khác diễn nói.  “Diễn”  là biểu diễn. 

Chúng  ta  niệm  Phật  ở  đây  là  biểu  diễn  cho  người  khác  coi,  trông  thấy  bên 

ngoài  không  có  ai  xem  [bèn  không  niệm  nữa].  Nếu  như  quý  vị  thấy  bên 

ngoài có người coi, quý vị liền bày vẽ hoa dạng, không có ai nhìn bèn chẳng 

niệm, tức là quý vị không phải là người niệm Phật! Tâm quý vị không chân 

thành!  Chúng  ta  dùng  tâm  chân  thành,  tâm  thanh  tịnh  một  mực  niệm,  lâu 

ngày chầy tháng tự nhiên sẽ khởi tác dụng. Quý vị thấy ở đây người đến, kẻ 

đi,  ở  đây  thường  có  người  niệm  Phật,  người  ta  đứng  ở  ngoài  cửa,  thường 

trông thấy quý vị như vậy, sẽ có tác dụng huân tập cho người ấy, tạo ra ảnh 

hưởng nơi người ấy. Có thể là người ấy sẽ thưa hỏi vì sao quý vị niệm Phật? 

Vui  sướng  niệm  Phật,  tự  tại  niệm  Phật,  không  lo  sầu,  không  vọng  tưởng, 

không phiền não, thấy quý vị rất tự tại, vui sướng lắm! Thân tâm thanh tịnh, 

đấy  là  điều  người  thế  gian  thường  mơ  đạt  được  nhưng  cầu  không  được, 

chúng ta có thể truyền dạy cho họ. 



Tiếp theo là:  “Nhất thiết Như Lai hiện kỳ ảnh tượng hàm đắc kiến cố”  

(Hết  thảy  Như  Lai  hiện  hình  bóng,  đều  được  thấy).  Đấy  chính  là  cảm  ứng 

đạo giao, quý vị niệm Phật nhất định có cảnh giới. Đối với những cảnh giới 

ấy,  quyết  định  chớ  nên  chấp  tướng,  không  cần  phải  kể  với  người  khác. 

Trong phần trước tôi đã nhắc rồi, đừng chấp vào hết thảy thì quý vị sẽ tương 

ứng. Nếu chấp tướng là không tương ứng, là hiểu lầm mất rồi! 



Chú giải cho phần này, đại sư Thanh Lương viết:  “Tiền môn Tâm Sở 

 trụ pháp”  (Môn trước là pháp trụ nơi Tâm Sở). Điều này tôi đã vừa mới nói 

rất  nhiều rồi,  rất khẩn  yếu. Phần sau  là câu  mười tám:   “Tiêu tự tại tâm, cố 

 kinh tâm Phật, linh an trụ kiến”  (Nêu bày tâm tự tại, cho nên kinh dạy an trụ 

[vào  cái  tâm  tự  tại  ấy]  để  thấy  được  đức  Phật  trong  tâm).  Khi  tâm  quý  vị 

được  tự  tại,  thì  cảnh  giới  Như  (tức  cảnh  giới  như  như  bất  động)  hiện  tiền, 

quý  vị  sẽ  có  thể  thấy  Phật.  Tiếp  theo  là  hai  câu:  “Tùy  tâm  chuyển  pháp,  vị 

 phước  đức  thân”   (Tùy  tâm  chuyển  pháp  là  Phước  Đức  Thân).  Tâm  ở  chỗ 

này  là tâm chân  thành, tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm chánh  giác, tâm 

từ bi, những tâm ấy chính là tâm được nói ở chỗ này. Dùng chân tâm ấy để 

chuyển  pháp thì đó  là phước đức chân thật. Trong kinh  gọi chuyển pháp  là 

 “chuyển  pháp  luân” ,  với  ý  nghĩa  “đem  Phật  pháp  truyền  dạy  cho  người 

khác”. Truyền pháp phải có duyên phận, như thường nói là  “Phật chẳng độ 

 người  vô  duyên”.   Duyên  ấy  cũng  phải  kết,  không  kết  duyên  thì  có  phải  là 

vĩnh viễn vô duyên hay không? Do duyên có sâu cạn khác nhau, duyên cũng 

có  ẩn  hay  hiện  bất  đồng,  chúng  ta  phải  hiểu  rõ  đạo  lý  này.  Hễ  duyên  chín 

muồi  thì  rất  dễ  dàng,  người  ấy  bằng  lòng  tiếp  nhận,  chúng  ta  có  thể  hoàn 

toàn giúp đỡ người ấy; khi duyên chưa có chín muồi sẽ làm nhân duyên cho 

người ấy. 



Giống như tòa cao ốc này của chúng ta, duyên của những người sống 

bên  cạnh  đều  chưa  chín  muồi,  chúng  tôi  hằng  ngày  giảng  kinh  tại  đây,  từ 

trước  tới  nay  họ  chưa  có  lần  nào  đến  đây.  Tuy  chưa  từng  đến  một  lần,  họ 

biết lầu năm có Phật đường, đấy là duyên. Nơi cửa cầu thang của cao ốc này 

chúng tôi đều dán chữ  “Nam-mô A Di Đà Phật”  nơi đường họ phải đi qua, 

họ đi qua đó đều trông thấy, mắt vừa trông thấy, chủng tử A Di Đà Phật liền 

gieo  vào  A  Lại Da Thức, tạo nhân duyên  cho  họ. Chúng  ta phải có cái tâm 

ấy, tức  là tâm độ chúng sanh, bất  luận chúng sanh  nào,  nói chung chúng ta 

luôn  hy  vọng  đem  Phật  pháp  giới  thiệu  cho  họ.  Người  có  thể  tiếp  nhận  thì 

giới thiệu cho họ, không  tiếp  nhận được cũng  vẫn  giới thiệu  với họ. Chẳng 

thể  tiếp  nhận  thì  có  phương  pháp  dành  cho  người  chẳng  thể  tiếp  nhận, 

phương thức vô lượng vô biên. 



Dụng tâm phổ độ chúng sanh, thay Phật chuyển pháp luân, phước báo 

ấy không có ngằn mé, phước báo ấy xứng tánh; vì thế thân tướng đạt được là 

thân  phước  đức.  Thân  phước  đức  là  do  từ  vị  Phật  trong  tâm  mà  có,  quý  vị 

phải nhớ kỹ cái tâm ấy, chúng ta nói một cách đơn giản nhất, cốt lõi nhất là 

 “chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi”.  Quý vị có thể dùng 

cái tâm ấy để sống, dùng cái tâm ấy để làm việc, xử sự, đãi người, tiếp vật, 

phước  đức  sẽ  ở  trong  ấy.  Quả  báo  của  phước  đức  ấy  rất  nhanh  chóng,  sẽ 

được thọ dụng trong hiện tiền, chẳng cần phải đợi đến đời sau, mà thọ dụng 

ngay trong hiện tiền. Quý vị thực hiện càng lớn, phước đức của quý vị càng 

lớn, quý vị làm càng chân thật, phước đức của quý vị càng thực tiễn, đấy là 

đạo lý nhất định. A, hôm nay hết giờ rồi, chúng tôi giảng đến đây thôi! 



Tứ Thập Hoa Nghiêm Kinh 

Hạnh Nguyện Phẩm 

Cát Tường Vân Tỳ Kheo Chương 

Phần 5 hết 



---o0o--- 

Phần 6 

Tập thứ mười một (12-13-11) 





Xin mở quyển kinh, trang thứ hai mươi bảy, hàng thứ nhất, đọc từ bốn 

chữ cuối trong hàng thứ nhất. 





 Thập  cửu,  nhị  thập  tức  nghiệp  báo  Phật,  danh  tướng  hảo  trang 

 nghiêm  thân.  Tiền  môn  ứng  hiện  nghiệp  báo,  hậu  môn  vi  chân  nghiệp 

 báo. Tọa Hoa Tạng sát, tức tướng hải trang nghiêm. Nhược chân, nhược 

 ứng, giai linh vật tín, vị thâm tín kiến. 

  

十 九 二 十 即 業 報 佛，名 相 好 莊 嚴 身。前 門 應 現 業 報。後 

門  為  真  業  報。坐  華  藏  剎，即  相  海  莊  嚴。若  真  若應，皆  令  物 

信，為 深 信 見。  



(Môn  mười  chín  và  môn  hai  mươi  chính  là  nghiệp  báo  Phật,  gọi  là 

tướng hảo trang nghiêm thân. Môn trước là ứng hiện nghiệp báo, môn sau là 

chân  nghiệp  báo.  Ngồi  trong  cõi  Hoa  Tạng  tức  là  tướng  hải  trang  nghiêm. 

Dù chân thân hay ứng thân đều làm cho chúng sanh tin tưởng, dùng lòng tin 

sâu xa để thấy Phật)  





Đoạn khai thị này của đại sư Thanh Lương, trong kinh văn là môn thứ 

mười chín  “trụ nhất thiết nghiệp niệm Phật môn”  (môn Niệm Phật trụ trong 

hết  thảy  nghiệp),  tác  dụng  của  nó  là   “năng  tùy  pháp  giới  nhất  thiết  chúng 

 sanh sở tu hạnh nghiệp vị hiện kỳ thân linh giác ngộ cố”  (có thể thuận theo 

hạnh  nghiệp  đã  tu  của  hết  thảy  chúng  sanh  trong  pháp  giới  mà  hiện  thân 

khiến cho họ giác ngộ). Môn sau là  “trụ nhất thiết thần biến niệm Phật môn, 

 kiến nhất  thiết  Phật trụ ư quảng đại hương thủy hải trung tọa  liên hoa đài 

 phổ hiện thần biến mãn thập phương cố”  (môn Niệm Phật trụ trong hết thảy 

thần  biến,  thấy  hết  thảy  Phật  ngồi  trên  đài  hoa  sen  trong  biển  nước  thơm 

rộng lớn hiện khắp các thứ thần biến trọn khắp mười phương). Đoạn này giải 

thích hai môn, hai môn này đều là Nghiệp Báo Phật. Môn trước, tức môn thứ 

mười chín, rất dễ hiểu! Đây là  “ứng hiện nghiệp báo”,  chúng ta thường gọi 

Ứng Hóa Thân. Môn sau là môn thứ hai mươi,  “chân nghiệp báo”.  Nói thật 

ra,  “chân nghiệp báo”  là hiện Báo Thân, Báo Thân có Tự Thọ Dụng và Tha 

Thọ Dụng. Trong kinh điển Tịnh Tông, sanh về cõi Thật Báo mới thấy Báo 

Thân của A Di Đà Phật; nếu sanh về cõi Đồng Cư hay cõi Phương Tiện Hữu 

Dư đều là thấy Ứng Hóa Thân của A Di Đà Phật. Thân nghiệp báo của Phật 

chia thành hai loại lớn. 



Cảnh giới trong loại thứ nhất sâu rộng vô hạn, nghiệp chẳng thể nghĩ 

bàn.  Kinh dạy chúng ta  về  “trụ nhất thiết  nghiệp Niệm  Phật môn” , đối  với 

 “nhất  thiết  nghiệp”   ở  đây  chúng  ta  đã  thâu  hẹp  phạm  vi,  trong  chín  pháp 

giới  chúng  ta  chỉ  nói  tới  nhân  pháp  giới,  trong  nhân  pháp  giới  chỉ  nói  tới 

người trên quả địa cầu của chúng ta trong hiện thời, không cần nói tới những 

thế giới khác, quá nhiều, nói chẳng hết! Chúng ta nói tới người trên địa cầu! 

Nếu rút nhỏ hơn nữa phạm vi trên địa cầu, chúng ta nói tới người Đài Loan, 

mọi người sẽ càng thấy thân thiết dễ lãnh hội hơn. Đài Loan là một hòn đảo 

nhỏ, hai ngàn một trăm vạn người,  “trụ trong hết thảy nghiệp”,  mỗi một cá 

nhân tạo nghiệp đều khác nhau; niệm Phật ở trong nghiệp như thế nào? Tạo 

tác  đủ  mọi  hạnh  nghiệp,  trong  phần  trước  tôi  đã  nói  rồi,  tư  tưởng,  ý  niệm, 

ngôn ngữ, tạo tác của chúng ta đều là nghiệp. Chúng ta không cần phải luận 

định  nghiệp  ấy  là  thiện,  là  ác  hay  là  vô  ký  (không  thiện  không  ác),  không 

cần phải bàn luận tới. Nếu như có thể ở trong hết thảy nghiệp, trong hết thảy 

tạo tác  mà giác  ngộ, đấy chính  là pháp  môn  này, tức  “trụ nhất thiết nghiệp 

 niệm  Phật môn” . Có tình  hình ấy  hay chăng? Có, chúng ta thấy  trong Phật 

môn, qua bút ký, truyện ký của các vị tổ sư đại đức thời xưa hoặc từ sơn chí 

của các tự viện, chúng ta thường thấy được điều ấy. 

Do đây biết rằng: Pháp Niệm Phật trong Hoa Nghiêm rộng lớn vô biên, 

chẳng  nhất  định  là  lúc  nào,  quý  vị  ở  bất  cứ  nơi  đâu,  gặp  bất  cứ  chuyện  gì, 

quý vị giác ngộ, thường gọi là  “khai ngộ”.  Đương nhiên đây không phải là 

cảnh  giới  mỗi cá nhân đều có được,  vì sao vậy? Bởi  lẽ, nghiệp chướng của 

hết thảy chúng sanh có sâu cạn, dầy, mỏng khác nhau, thiện căn của mỗi cá 

nhân  khác  nhau,  nói  chung  là  phải  có  thiện  căn  phước  đức  sâu  dầy.  “Hết 

 thảy nghiệp”   là duyên, thiện căn  là nhân, nhân  gặp được duyên sẽ khởi tác 

dụng.  Tác  dụng  ấy  nếu  nhỏ  thì  là  khai  ngộ,  giác  ngộ,  nếu  lớn  sẽ  là  chứng 

quả, tu hành chứng quả,  “trụ trong hết thảy nghiệp”  là duyên. Điều này cho 

chúng  ta  thấy  rõ  pháp  môn  Niệm  Phật  rộng  lớn  vô  biên!  Niệm  là  cái  tâm 

trong một niệm hiện tiền, Phật là giác, [như vậy Niệm Phật] là “tâm giác ngộ 

ngay  trong  một  niệm”.  Giống  như  khi  ngủ  nằm  mộng,  đột  nhiên  từ  trong 

mộng tỉnh giấc, đấy gọi là  “niệm Phật” , quý vị giác ngộ ngay trong cái tâm 

này. Giúp cho chúng ta giác ngộ, bất luận là đối với hoàn cảnh nhân sự hay 

là hoàn cảnh vật chất, chúng ta đều cần phải biết rằng: Đều là do chư Phật, 

Bồ Tát đại bi hộ niệm. Chư Phật, Bồ Tát không đại bi hộ niệm thì duyên ấy 

sẽ chẳng thể chín muồi vừa khéo như thế được, chẳng thể vừa khéo như vậy 

được! Quý vị vừa gặp [duyên ấy] liền khai ngộ, đều là do chư Phật, Bồ Tát 

biến hiện, chư Phật, Bồ Tát có mặt ở khắp nơi. 

Trong phần trước, tôi đã kể với quý vị một câu chuyện: Một đồng tu của 

chúng ta tới tổng lãnh sự quán Mỹ tại Đài Loan xin visa sang Mỹ, ông ta có 

chuyện  gấp  phải  qua  đấy  để  lo  liệu  đám  tang,  bao  nhiêu  lần  xin  visa  đều 

không được. Lòng hiếu thảo tha thiết muốn lo liệu tang ma, tới nơi liền được 

cấp giấy ngay, hết sức thuận lợi, vì sao vậy? Do Phật, Bồ Tát gia trì nên viên 

chức di trú đối xử với ông ta tốt như thế, đối xử thân thiết với ông ta như thế, 

ông  ta  hết sức cảm kích.  Lần sau, quay trở lại chào  hỏi  người ấy,  người ấy 

chẳng đoái hoài gì tới ông ta, thật sự là không nhận ra. Do vậy, quý vị phải 

biết rằng: Phật, Bồ Tát gia trì trong sát-na ông ta đi lo chuyện ấy. Khi sát-na 

ấy  đã  qua  rồi,  Phật,  Bồ  Tát  đã  rời  đi,  người  ta  là  phàm  phu,  người  ta  sẽ 

không nhận biết quý vị nữa! Người, sự, vật được chư Phật, Bồ Tát gia trì, hộ 

niệm,  [chư  Phật,  Bồ  Tát]  dùng  phương  tiện  thiện  xảo  ấy  khiến  cho  duyên 

của quý  vị chín  muồi, quý  vị sẽ  giác  ngộ  ngay  nơi ấy. Vì thế, Phật,  Bồ Tát 

không đâu chẳng hiện thân. 

 “Năng tùy pháp giới nhất thiết chúng sanh sở tu hạnh nghiệp”   (Có thể 

thuận  theo  những  hạnh  nghiệp  đã  tu  của  hết  thảy  chúng  sanh),  “nhất  thiết 

 chúng  sanh  sở  tu  hạnh  nghiệp”  như tôi  vừa  mới  nói  có  thiện,  có  ác,  có  vô 

ký,  hết  sức  phức  tạp!  Thế  nhưng  Phật,  Bồ  Tát  gia  trì  ngấm  ngầm  hay  rõ 

ràng,  âm  thầm  gia  trì  quý  vị  nhưng  chính  quý  vị  chẳng  hay  biết,  quý  vị 

không cảm nhận được. Nhưng nếu được Phật gia trì, quý vị sẽ giác ngộ, hiểu 

rõ,  hoặc  quý  vị  lo  liệu  công  chuyện  rất  thuận  lợi,  Phật  gia  trì  đấy!  “Hiển 

 gia”  (gia trì rõ ràng) thì quý vị biết, quý vị hiểu rất rõ Phật, Bồ Tát bảo vệ, 

che chở quý vị, Phật, Bồ Tát giúp đỡ quý vị. Do vậy, gia trì có hai loại lớn là 

âm thầm và rõ rệt, mục đích đều là nhằm làm cho chúng sanh giác ngộ, cho 

nên chuyện này thuộc về nghiệp báo. 

Câu  kế  tiếp  là  câu  thứ  hai  mươi,  “trụ  nhất  thiết  thần  biến  niệm  Phật 

 môn”  (môn Niệm  Phật trụ  vào trong  hết thảy thần biến), trong  lời chú  giải, 

đại sư Thanh  Lương đã  gọi  môn  này  là   “chân nghiệp báo”.  Chữ  “nghiệp”  

trong  “chân nghiệp báo”  ở đây không giống như chữ  “nghiệp”  trong từ ngữ 

“ứng hiện nghiệp báo”  đã nói trong phần trên. Ở đây là đức Tỳ  Lô Giá Na 

Như Lai trong thế giới Hoa Tạng, [nghiệp ấy chính là]  “hết thảy thần biến”  

tỏ  lộ,  là  y  báo,  chánh  báo  trang  nghiêm  trong  thế  giới  Hoa  Tạng.  Do  vậy, 

luận về nghiệp dụng thì  “thấy hết thảy Phật ngồi trên đài hoa sen trong biển 

 nước  thơm  rộng  lớn” .  Đấy  là  Báo  Thân,  không  phải  là  thân  phổ  biến.  Báo 

Thân là thân do trí huệ tích tụ. Hoa Tạng và Tây Phương Cực Lạc thế giới là 

một, chứ không phải hai, Tỳ Lô Giá Na Phật và A Di Đà Phật cũng là một, 

không  hai.  Đấy  là  nghiệp  báo  chân  thật,  ứng  hiện  nghiệp  báo  do  chân  thật 

nghiệp báo biến hiện ra; chúng ta gọi đó là  “ngàn trăm ức hóa thân”  có thể 

hiện  trong  tận  hư không,  trọn  pháp  giới.  Do  vậy,  “phổ hiện  thần  biến  mãn 

 thập phương cố”  (hiện thần biến trọn khắp cả mười phương). 

Tận hư không, trọn pháp giới không đâu chẳng hiện thân, không lúc nào 

chẳng hiện thân. Phật thân, sanh thân,  “sanh”  là chúng sanh, hết thảy chúng 

sanh trong mười pháp giới, thân Phật và thân chúng sanh cũng dung hợp lẫn 

nhau chẳng thể nghĩ bàn! Cổ đức dùng tỷ dụ để diễn tả ý nghĩa này cho mọi 

người  dễ  hiểu  hơn  một  chút.  Ví  như ánh  sáng  đèn  trong  ngôi  giảng  đường 

này của chúng ta. Chúng ta nói trong giảng đường có ánh sáng của mấy chục 

ngọn  đèn,  trước  bàn  Phật  vẫn  còn  thắp  nến,  còn  có  ánh  sáng  của  nến,  hết 

thảy chư Phật Như Lai, chúng sanh trong chín pháp giới đều giống như ánh 

sáng. Quý vị thấy ánh sáng của các ngọn đèn này đều hòa lẫn với nhau, quý 

vị có biết đây là ánh sáng của nến, kia là ánh sáng của đèn hay không? Mỗi 

một ánh sáng chẳng cần biết là lớn hay nhỏ đều trọn khắp giảng đường. Nói 

thật  ra,  tâm  của  chúng  sanh,  trí  của  chúng  sanh,  nghiệp  của  chúng  sanh  và 

tâm trí nghiệp của chư Phật, Bồ Tát cũng hòa lẫn với nhau. Trong tâm chúng 

sanh có Phật, trong tâm Phật có chúng sanh, đấy là dung nhiếp lẫn nhau, thật 

sự chẳng thể nghĩ bàn, đấy là điều chúng tôi thường gọi là “chân tướng của 

vũ trụ và nhân sanh”. Chúng sanh mê nhưng trọn chẳng vì mê mà không có 

chuyện này, dẫu mê vẫn dung hợp. Chư Phật, Bồ Tát giác ngộ, giác và mê là 

hai chuyện, nhưng trên thực tế, hòa hợp thành một. Do lẽ này, Phật mới có 

thể  độ chúng sanh, chúng sanh có cảm, Phật,  Bồ  Tát mới có ứng. Nếu  như 

không dung hợp thì cảm ứng từ đâu mà có? 

Chúng ta hiểu rõ đạo lý này, liễu giải chân tướng sự thật này, từ chỗ này 

kiến  lập  tín tâm  niệm Phật, tín tâm ấy sẽ thù thắng.  Hiểu rõ chân tướng sự 

thật,  từ  chân  tướng  kiến  lập  nguyện  tâm,  quyết  định  cầu  sanh  Tịnh  Độ, 

chẳng  nghi  hoặc  mảy  may, quyết định được vãng sanh,  lẽ đâu chẳng sanh? 

Người  thế  gian  niệm  Phật,  niệm  suốt  một  đời,  trong  đời  này  niệm  Phật  thì 

chúng ta thấy, chứ trong đời quá khứ, đời đời kiếp kiếp, bao kiếp niệm Phật 

chúng ta không thấy, nhưng vì sao không thể vãng sanh? Do không liễu giải 

chân  tướng  sự  thật  này.  Hoặc  đã  từng  đọc  tới,  từng  nghe  nói  tới,  nhưng 

chẳng  thể  chấp  nhận,  chẳng  thể  tin  tưởng  sâu  đậm,  nên  bỏ  lỡ  cơ  hội  vãng 

sanh ấy. Do nhân duyên hy hữu trong đời này, chúng ta gặp được kinh điển 

viên  mãn  này,  pháp  môn  thù  thắng  khôn  sánh  này,  nếu  có  thể  kiến  lập  tín 

tâm chân thật, nguyện tâm khẩn thiết tại nơi đây thì sẽ thành tựu trong  một 

đời này, chẳng đến nỗi lại bỏ lỡ! 

Đức  Thế  Tôn  nói  kinh  Hoa  Nghiêm,  hết  thảy  chư  Phật  trong  hết  thảy 

thời,  hết  thảy  chỗ,  không  một  vị  nào  chẳng  nói  Hoa  Nghiêm.  Lời  khai  thị 

của đại sư Thanh Lương về kinh văn luôn luôn rõ rệt, rành rẽ. Chư Phật Như 

Lai  thuyết  kinh  nhằm  mục  đích  mong  giúp  cho  chúng  ta  được  thành  tựu 

ngay trong một đời, chớ nên bỏ lỡ cơ hội trong đời này! Làm sao mới có thể 

nắm  vững cơ  hội ấy, quyết định thành công?  Kinh  luận đâu đâu cũng cảnh 

tỉnh chúng ta, quý vị phải thật sự nhìn thấu suốt, buông xuống thì sẽ không 

còn chướng ngại. Nói tới thấy thấu suốt, liễu giải chân tướng sự thật thì quý 

vị  đã  thấy  thấu  suốt,  buông  xuống,  hết  thảy  hạnh  nghiệp  thế  gian  hay  xuất 

thế  gian  đều  không  làm  nữa,  quý  vị  thật  sự buông  xuống.  Từ  nay  trở  đi  sẽ 

làm gì? Chuyên tu Tịnh nghiệp. Ở đây, tỳ-kheo Cát Tường Vân biểu diễn rất 

hay.  “Chuyên  niệm  Di  Đà”.   Đạo  tràng  là  gì?  Trong  tâm  có  A  Di  Đà  Phật 

chính là đạo tràng. 

Hình  tượng  A  Di  Đà  Phật  mà  Quán  Trưởng  được  thấy  khi  vãng  sanh 

chính là bức tượng được thờ ở nơi đây. Hiện thời chúng tôi đặc biệt cho in ra 

một vạn bản hình tượng ấy, tám ngàn bản in bằng giấy Đạo Lâm21, đại khái 

là  in theo  lối đồng bản chỉ22, hai  ngàn bản  kia  in trên  giấy  Tuyên23. In trên 

giấy  Tuyên  để  đại  chúng  có  thể  bồi  thành  tranh  cuốn,  quý  vị  sẽ  thuận  tiện 

mang  theo.  In  theo  lối  đồng  bản  chỉ  thì  không  dễ  gì  bồi  được,  phải  lồng 

trong khung kiếng, thờ trong nhà thì được, chứ mang theo không thuận tiện 

lắm,  nên  đặc  biệt  in  hai  ngàn  bản  bằng  giấy  Tuyên.  Chỉ  cần  trong  tâm  có 

Phật  thì  chỗ  nào  cũng  là  đạo  tràng,  luôn  luôn  là  đạo  tràng.  Quý  vị  thật  sự 

giác ngộ, thật sự hiểu rõ ràng chuyện gì là khẩn yếu? Niệm Phật khẩn yếu! 

Khi  niệm  Phật,  thân,  tâm,  thế  giới,  hết  thảy  buông  xuống,  chuyện  gì  cũng 

chẳng bận tâm tới, chuyện gì cũng không màng, niệm một tiếng đồng hồ là 

tương ứng một tiếng đồng hồ, niệm hai tiếng đồng hồ sẽ tương ứng hai tiếng 

đồng hồ. Đấy là điều quan trọng. 



Do vậy, chúng ta lập ra Niệm Phật Đường trong đạo tràng, Niệm Phật 

Đường mới là đạo tràng thật sự. Thật sự muốn liễu sanh tử, muốn thoát tam 

giới, muốn thành tựu trong một đời này, chỉ có một phương pháp duy nhất là 

thật  thà  niệm  Phật.  Vì  sao  quý  vị  không  thật  thà  niệm?  Nói  tới  thật  thà  thì 

kinh Hoa Nghiêm đã giảng về đạo lý Niệm Phật nhưng quý vị vẫn chưa hiểu 

rõ; nếu thật sự hiểu rõ, sẽ tự nhiên thật thà niệm, cần gì phải đợi người khác 

khuyên nhủ, khích lệ nữa ư? 



Bốn mươi chín ngày chớp mắt đã qua, ngày mai là ngày Hai Mươi Ba, 

là  chung  thất  của  Quán  Trưởng,  tròn  bốn  mươi  chín  ngày.  Sau  bốn  mươi 

chín  ngày,  đạo  tràng  này  của  chúng  ta  vĩnh  viễn  niệm  Phật.  Quý  vị  ở  nhà 

niệm  Phật  cũng  giống  hệt  như  vậy.  Nếu  hoàn  cảnh  trong  nhà  không  thuận 

tiện  lắm  thì  quý  vị  đến  đây  niệm.  Cũng  có  những  gia  đình  đông  người,  có 

những kẻ không tin Phật, quý vị niệm Phật, họ trông thấy bực mình, quý vị 

cũng  chẳng  cần  phải  chuốc  lấy  chuyện  phiền  toái  trong  nhà,  quý  vị  có  thể 

đến  đây  niệm  Phật.  Trong  vô  lượng  vô  biên  pháp  môn,  pháp  môn  này  thù 

thắng nhất. 



Đấy  là   “tướng  hải  trang  nghiêm”.   Tiếp  đó,  [lời  chú  giải]  nhắc  tới 

 “nhược  chân,  nhược  ứng”   (dù  chân  hay  ứng),  chân  báo  thân  hay  ứng  hiện 

nghiệp  báo  thân   “giai  linh  vật  tín,  vi  thâm  tín kiến”   (đều  khiến  cho  chúng 

sanh  tin  tưởng,  là  sự  thấy  biết  Phật  do  lòng  tin  sâu  đậm).  Mọi  thứ thị  hiện 

đều  nhằm  giúp  cho  hết  thảy  chúng  sanh  phát  khởi  tín  tâm,  nguyện  hạnh, 

dụng  ý  là  ở  chỗ  này.  Như  vậy  đây  là  nghiệp  báo,  cái  được  biến  hiện  [bởi 

nghiệp báo ấy] là  “thân tướng hải trang nghiêm”. 

  



 Mạt hậu nhất môn. 

  

末 後 一 門。 



(Môn cuối cùng)  





Đây chính là môn thứ hai mươi mốt. 





 Tổng cai  thập thân. Cố viết thân vân đẳng hư không giới, tắc thập 

 Phật thập thân giai đẳng hư không, tịnh hợp pháp tánh, vi trang nghiêm 

 pháp giới hư không giới dã. 

  

總  該  十  身。故曰  身  雲  等  虛  空  界。則  十  佛  十  身皆等  虛 

空，並 合 法 性，為 莊 嚴 法 界 虛 空 界 也。  



(Bao gồm trọn cả mười thân. Cho nên nói là thân nhiều như mây bằng 

với  cõi  hư  không,  tức  là  mười  thân  của  mười  loại  Phật  đều  bằng  với  hư 

không và xứng hợp pháp tánh, trang nghiêm pháp giới hư không giới)  





Chúng  ta  thấy  câu  kinh  văn  cuối  cùng  là   “trụ  đẳng  hư  không  giới 

 niệm Phật môn, quán sát Như Lai sở hiện thân vân trang nghiêm pháp giới 

 hư  không  giới  cố”   (Môn  Niệm  Phật  trụ  trong  cảnh  giới  rộng  lớn  như  hư 

không  giới,  quán  sát  những  thân  do  Như  Lai  hiện  nhiều  như  mây  trang 

nghiêm pháp  giới  hư không  giới). Câu  này là tổng kết, hai  mươi câu trước, 

cứ mỗi hai câu là nói về một chuyện, tức là nói tới  “thập Phật, thập thân”.  

Kinh Hoa Nghiêm luôn dùng chữ  “thập”  để biểu thị sự đại viên mãn, mười 

loại Phật, mười loại thân. Câu cuối cùng là tổng kết. Do vậy, tổng kết là  “trụ 

 đẳng hư không giới Niệm Phật môn” . Cách trụ ra sao? Một niệm chẳng sanh 

là “trụ”,  hễ dấy  lên  một  niệm thì quý  vị không có cách  gì trụ được. Vì sao 

vậy?  Dấy  lên  một  niệm  thì  chẳng  thể  giống  như  hư  không,  trọn  pháp  giới 

được, chẳng thể nào! Một niệm chẳng sanh thì tâm của quý vị và hư không 

pháp giới bình đẳng. Lời này nói ra dễ lắm, làm chẳng dễ đâu! Vì sao vậy? 

Quý  vị thật sự đạt được  một  niệm chẳng sanh  thì quý  vị đã thành Phật rồi, 

chẳng còn là phàm phu nữa! Phàm phu và Phật khác biệt ở chỗ Phật không 

có niệm, phàm phu có ý niệm. Quý vị thấy ý niệm của chúng ta cứ một niệm 

này  diệt  thì  một  niệm  khác  liền  sanh,  ý  niệm  sanh  diệt  không  ngừng.  Đức 

Phật gọi sự sanh diệt không ngừng ấy là vọng tâm, vọng niệm! Chân tâm là 

bất sanh bất diệt. Nói một cách khác, chân tâm không có hiện tượng hư vọng 

ấy, hiện tượng ý niệm sanh diệt cũng không có, đấy gọi là chân tâm thường 

trụ. Chân tâm thường trụ hiện tiền sẽ là  “trụ đẳng hư không giới Niệm Phật 

 môn”. 

Do đây, biết rằng: Một câu này khẳng định cảnh giới của bậc Sơ Trụ Bồ 

Tát  trong  Viên  Giáo  và  bậc  Sơ  Địa  Bồ  Tát  trong  Biệt  Giáo  là  đoạn  được 

Kiến Tư phiền  não, đoạn được  Trần Sa  phiền  não,  vô  minh cũng phá  được 

một phẩm thì nhập vào cảnh giới ấy. Nay chúng ta đều chưa làm được! Đều 

làm  không  được  mà  niệm  kinh  Hoa  Nghiêm,  há  chẳng  phải  là  nói  xuông 

ngoài  miệng  ư?  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  giảng  cho  chúng  ta  đại  pháp  này, 

chẳng  có  mảy  may  tác  dụng  nào  cho  chúng  ta,  há  chẳng  phải  là  giỡn  chơi 

với chúng ta ư? Đức Phật tuyệt đối không nói đùa, nghĩa là đức Phật đối với 

bất  cứ  ai  đều  tuyệt  đối  không  nói  giỡn,  câu  nào  của  Phật  cũng  đều  là  chân 

thật.  Tuy  nhiên,  luận  định  trên  mặt  lý  luận,  luận  trên  mặt  phương  pháp  thì 

quả  thật  chúng  ta  không  làm  được,  nghiệp  chướng  tập  khí  rất  sâu  nặng, 

nhưng sau đó thì sao? Trong phần sau, chúng ta sẽ thấy đức Phật có phương 

pháp khiến cho chúng ta nhập cảnh giới ấy, đức Phật chẳng xử tệ với chúng 

ta. Đức Phật dùng phương pháp  gì? Mười đại  nguyện  vương của  Phổ  Hiền 

Bồ Tát dẫn về Cực Lạc, ý nghĩa là như thế này: Quý vị chỉ cần chịu tu mười 

đại nguyện vương thì quý vị sẽ viên mãn những điều đã nói ở đây, quý vị sẽ 

khế nhập cảnh giới của hai mươi mốt môn Niệm Phật. Kinh này cho tới phần 

sau mới được gọi là đại viên mãn! 

Nếu  mọi  người  đọc  chú  giải  của  cổ  nhân  thì  chú  giải  của  ngài  Thanh 

Lương không có vấn đề gì, chứ trong bản chú giải của Lý Trưởng Giả, nhắc 

tới  A  Di  Đà  Phật  thì  Ngài  liền  phản  đối,  Ngài  nói  niệm  A  Di  Đà  Phật  cầu 

sanh  Tịnh Độ  là Quyền, chứ không phải  Thật. Đối  với  những  lời  lẽ ấy của 

Lý Trưởng  Giả,  đại  sư  Thanh  Lương  cũng  có  nhận  định,  cũng  giảng  rất  rõ 

ràng vì sao Lý Trưởng Giả nói như vậy? Lý Trưởng Giả không đọc toàn bộ 

kinh Hoa Nghiêm, chẳng biết trong phần sau có mười đại nguyện vương dẫn 

về  Cực  Lạc,  chẳng  biết  được  điều  này,  Ngài  chưa  từng  đọc  tới  đó.  Lý 

Trưởng  Giả  lớn  tuổi  hơn  đại  sư  Thanh  Lương,  lớn  hơn  rất  nhiều,  bản  kinh 

Ngài đọc là Lục Thập Hoa Nghiêm, chứ Ngài chưa được đọc Bát Thập Hoa 

Nghiêm,  đương  nhiên  là  chưa  đọc  Tứ  Thập  Hoa  Nghiêm.  Ngài  Thanh 

Lương sanh muộn hơn, khi Bát Thập và Tứ Thập được phiên dịch Ngài đều 

tham  gia, Ngài thấy  phần sau của kinh  văn, còn  Lý Trưởng Giả chưa được 

thấy. Do  vậy,  Lý  Trưởng Giả  mới  hiểu  lầm đôi chút. Tuy có điều  hiểu  lầm 

ấy, nhưng toàn bộ kiến giải về kinh Hoa Nghiêm của ngài không bị chướng 

ngại, đích xác là trí huệ cao độ, là một vị đại đức cao tuyệt. 

Đến  phần  cuối  cùng  là  chương  Phổ  Hiền  Bồ  Tát,  đức  Phật  mới  dạy 

phương  pháp  này  cho  chúng  ta,  đây  là  chuyện  chúng  ta  có  thể  làm  được. 

Vấn đề là quý vị có chịu làm hay không? Mấu chốt là ở chỗ đó. Quý vị chịu 

hay không chịu tu  “lễ kính chư Phật”?  Quý vị có chịu làm hay không? Quý 

vị  chịu  làm  thì  sẽ  nhập  cảnh  giới  Hoa  Nghiêm.  Lễ  kính  chư  Phật  là  cung 

kính đối với hết thảy, chẳng thể nói là ta coi trọng người này thì cung kính, 

còn người kia ta thật sự coi thường, cớ sao ta phải cung kính hắn? Nếu vậy 

là quý vị chẳng tu Hoa Nghiêm.  “Tình và vô tình đều cùng viên mãn Chủng 

 Trí” . Điều trọng yếu tột bậc trong hạnh Phổ Hiền là dùng cái tâm thanh tịnh, 

tâm bình đẳng, tâm từ bi, quyết định chẳng có phân biệt, chấp trước. Quý vị 

có phân biệt thì không bình đẳng, quý vị có mảy may chấp trước thì tâm quý 

vị  chẳng  thanh  tịnh,  đã  bị  ô  nhiễm.  Do  vậy,  cung  kính  người  khác  là  xứng 

tánh, là tánh đức viên mãn được hiển lộ, quý vị đã tương ứng với kinh Hoa 

Nghiêm. 

Vì vậy, hai mươi mốt môn Niệm Phật được nói tới ở đây đều tương ứng, 

chẳng cho phép quý vị khởi tâm động niệm, [mà phải] chân thành, cung kính 

đối với hết thảy mọi người, hết thảy sự, hết thảy vật. Cung kính đối với sự là 

tích  cực  nhận  trách  nhiệm,  phải  làm  việc  cho  viên  mãn,  làm  tới  mức  tận 

thiện, tận mỹ. Cung kính đối với vật là phải chân thành yêu thương, che chở, 

trong   “vật”   có  động  vật,  có  thực  vật,  có  khoáng  vật,  đều  phải  dùng  lòng 

chân  thành  để  đối  đãi.  Bàn,  ghế,  đồ  đạc  là  vật,  chúng  ta  trông  thấy  chúng 

nhất định phải sắp xếp cho ngay ngắn, lau chùi sạch sẽ, đấy là cung kính đối 

với chúng, chứ không phải là bảo rằng tôi trông thấy bàn ghế cũng lễ ba lạy, 

nhiễu quanh ba vòng. Nếu làm vậy thì quý vị đã lầm rồi, đâu có đạo lý ấy! 

Do vậy, sự cung kính trong tâm biểu hiện ra thái độ bên ngoài khác hẳn, đối 

với người, đối với sự, đối với vật đều khác nhau! 

Chúng  ta  trông  thấy  Phật,  theo  lễ  tiết  thì  chúng  ta  đều  đảnh  lễ  ba  lạy, 

nhiễu theo chiều bên phải ba vòng; đấy là tu kính, nhắc nhở chính chúng ta 

phải dùng cái tâm cung kính, phải dùng cái tâm chân thành, đem những tâm 

ấy ứng dụng vào cuộc sống, ứng dụng vào công việc, ứng dụng trong xử sự 

đãi người tiếp vật, làm như thế là đúng. Chứ không phải bảo quý vị từ sáng 

đến tối lễ bái trước tượng Phật, một ngày lễ ba ngàn lạy, lễ một vạn lạy cũng 

vô dụng, có dùng làm gì được đâu? Hãy đem tấm lòng chân thành cung kính 

ấy  ứng  dụng  vào  cuộc  sống,  đồng  thời  phải  biết:  Giảng  giải,  tìm  cầu  Phật 

pháp  phải  khế  lý,  khế  cơ.  Lý  là  gì?  Lý  là  pháp  tánh,  pháp  tánh  bình  đẳng, 

pháp tánh thanh tịnh, đấy  là đạo  lý.  Tựa đề kinh Vô  Lượng Thọ đã  nêu  rất 

hay!  “Thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác”,  đấy  là  Lý.  Niệm  niệm  đều  phải  tương 

ứng với thanh tịnh, bình đẳng, giác, đó gọi là Khế Lý. Hết thảy những kinh 

giáo  do  chư  Phật  Như  Lai  đã  dạy,  nói  chung  chẳng  ngoài  thanh  tịnh,  bình 

đẳng,  giác,  toàn  bộ  đều  được  bao  gồm  trong  những  điều  này.  Ba  câu  ấy 

chính  là  Tam  Học,  mọi  người  hãy  thường  niệm  sẽ  hiểu  được  [thanh  tịnh, 

bình đẳng,  giác]  là  Tam  Học Giới - Định  - Huệ,  là Tam  Bảo  Phật  - Pháp  - 

Tăng,  đấy  là  Lý!  Thanh  tịnh  là  Giới  Học,  bình  đẳng  là  Định  Học,  giác  là 

Huệ  Học,  Tam  Học  Giới  Định  Huệ.  Thanh  tịnh  là  Tăng  Bảo,  bình  đẳng  là 

Pháp Bảo, giác là Phật Bảo, Tam Bảo đấy! 

Hết thảy thời,  hết thảy  xứ, các thứ hạnh  nghiệp đã tạo, tâm quý  vị  luôn 

thanh tịnh, bình đẳng, giác, đều rất tương ứng với những điều này thì là Khế 

Lý. Sau khi  Khế  Lý, còn phải biết  Khế Cơ. Cơ (機) chính  là thời  tiết  nhân 

duyên. Do vậy, rất nhiều vị đồng tu học Phật chưa giác ngộ, chấp chặt những 

quy củ đã trở thành nề nếp, chấp chặt những phương pháp đã được nói trong 

các  bản  chú  giải  của  cổ  nhân,  quý  vị  phải  biết  những  phương  pháp  nào 

không thích  hợp  với  hiện  thời. Trong đầu  óc con  người  hiện đại có  gì? Tại 

Trung  Quốc,  tại  nước  ngoài,  hiện  thời  truyền  thông  phát  triển,  giao  thông 

nhanh  chóng,  mỗi  một  người  đều  có  thể  ra  ngoại  quốc  chơi.  Quý  vị  đi  du 

lịch có chú ý thấy hết thảy người, sự, vật mà quý vị tiếp xúc hay không? Họ 

nghĩ gì? Bọn họ nói điều gì? Bọn họ làm chuyện gì? Chẳng thể không lưu ý! 

Nếu  quý  vị  lưu  ý,  quý  vị  sẽ  nhận  thấy  con  người  hiện  thời  bị  hại  bởi  bệnh 

gì?  Phật pháp  là  thuốc, chúng ta dùng  món thuốc ấy để cứu  họ. Thưa cùng 

quý vị, con người hiện đại mắc bệnh chẳng giống với cổ nhân, chẳng giống 

với người sống trong ba bốn chục năm trước. Ba bốn chục năm trước, những 

người  già  như chúng  tôi  có  cách  nhìn,  cách  nghĩ  về  nhân  sanh  vũ  trụ  khác 

hẳn những người trẻ tuổi trong hiện thời. 



Nói  cách  khác,  Phật,  Bồ  Tát  muốn  thuyết  pháp  cho  chúng  ta  thì  đối 

với người sống trong ba chục năm trước sẽ thuyết pháp theo một kiểu khác, 

đối với người hiện thời lại thuyết pháp theo một kiểu khác, khác hẳn nhau! 

Cùng  là  một bộ kinh  nhưng  giảng theo  những cách khác  nhau,  gọi  là   “ứng 

 cơ thuyết pháp”  thì mới có thể lợi ích chúng sanh. Nếu quý vị muốn kêu gọi 

con người hiện thời hãy khôi phục lễ giáo cũ, đạo đức cũ thì quý vị có làm 

được  hay  không?  Chư  Phật,  Bồ  Tát,  thần  tiên  có  đến  cũng  đều  làm  không 

được! Vậy thì làm sao? Quý vị phải hiểu rõ tình hình hiện thời, dựa theo tình 

thế để làm lợi cho đạo. Quý vị tới khuyên dụ, hướng dẫn người ta, người ta 

sẽ tiếp nhận, vui thích. Con người hiện thời đầu óc đầy ắp ý tưởng tham tiền, 

quý  vị  bảo  do  kinh  Hoa  Nghiêm  sẽ  kiếm  được  nhiều  tiền,  họ  sẽ  đến  nghe. 

Quý  vị  nói: “Anh chớ  nên  mang  lòng tham, có  lòng tham tương  lai sẽ biến 

thành ngạ quỷ”, họ liền lắc đầu bỏ đi, [chê quý vị là] đồ mê tín! Như thế nào 

họ sẽ chịu tới? Đối với kẻ tham danh lợi, tham quyền, quý vị hãy bảo: “Này 

bạn! Phật pháp có thể củng cố quyền vị”, người ấy sẽ thích chí, đấy là cái họ 

cần, họ sẽ đến nghe. Phật pháp sống động, ăn nói sống động, đối với người 

như thế nào bèn có cách nói như thế ấy, có lừa người ta hay không? Không 

lừa gạt người ta đâu! Thật đấy! Quý vị nói sẽ giúp đỡ kẻ ấy kiếm nhiều tiền 

là thật đấy, tuyệt đối chẳng giả, quyết định kiếm được lắm tiền. 



Lần này, tôi qua Tân Gia Ba mấy hôm, gặp được một vị cư sĩ, ông ta 

buôn  bán  ở  Đại  Lục,  ông  ta  kể  với  tôi,  những  người  cùng  buôn  bán  giống 

như ông ta ở Đại  Lục đều  lỗ  vốn, chỉ có  một  mình  ông ta  là có  lời. Ông ta 

dựa  vào đâu  để kiếm tiền?  Học  Phật  kiếm được  tiền!  Ông ta  lợi dụng Phật 

pháp  ở  điểm  nào?  Chân  thành,  cung  kính,  khiêm  hư,  ông  ta  bảo:  “Tôi  học 

được điều này, tôi đối xử với hết thảy mọi người bằng lòng chân thành, cung 

kính, khiêm hư, nên kiếm được tiền!” Đạt được mức độ tâm an lý đắc. Trong 

nhà  Phật,  hễ  cầu  ắt  ứng,  cầu  làm  Phật,  làm  Bồ  Tát  đều  có  thể  cầu  được. 

Những  chuyện  thế  gian  như  tài,  sắc,  danh,  ăn  uống,  ngủ  nghê  là  những 

chuyện  lông  gà,  vỏ  hành  (ý  nói  chuyện  vụn  vặt),  lẽ  nào  chẳng  cầu  được? 

Quyết định cầu được, có thể thỏa mãn ý nguyện của quý vị. Chư Phật Bồ Tát 

thiện xảo phương tiện, sau khi thỏa ý quý vị rồi mới bảo quý vị: “Còn có thứ 

tốt  đẹp  hơn  nữa,  ngươi  có  muốn  hay  không?”  Nay  quý  vị  thỏa  mãn  trong 

một đời này hay là cả đời sau nữa? Quý vị có hy vọng đời sau càng tốt đẹp 

hơn đời này hay chăng? Kẻ ấy sẽ nói: “Tôi hy vọng đời sau còn tốt đẹp hơn 

đời này”. Vậy thì còn có biện pháp tốt đẹp hơn nữa, khuyên dụ, hướng dẫn 

từng bước. 



Khi  đức  Thế  Tôn  còn  tại  thế,  Ngài  giảng  kinh  thuyết  pháp  suốt  bốn 

mươi  chín  năm,  trước  hết  nói  kinh  Hoa  Nghiêm  không  ai  hiểu  cả!  Giảng 

Hoa Nghiêm thì hàng Thanh Văn, Duyên Giác đến nghe như lòa, như điếc. 

“Như  điếc”  là  nghe  mà  chẳng  hiểu  gì,  giống  như  kẻ  điếc.  Đức  Phật  nói 

những  cảnh  giới,  họ  chẳng  thấy  rõ  ràng,  giống  như  lòa!  Vì  thế,  Phật  mới 

buông Hoa Nghiêm xuống, giảng A Hàm. A Hàm là dời sang cảnh giới của 

chúng sanh, đấy rõ ràng chẳng phải là bảo với chúng ta: Hoa Nghiêm khế lý 

nhưng chưa khế cơ!  Vậy thì dùng  A  Hàm khế cơ,  nhưng  nó chẳng thể  khế 

hợp viên lý (lý trọn vẹn), tức là A Hàm chỉ là một bộ phận của Lý, một bộ 

phận rất nhỏ. Sau đấy, không ngừng nâng cao lên từng giai đoạn một. Giảng 

A  Hàm  mười  hai  năm,  rồi  giảng  Phương  Đẳng  cho  quý  vị.  Đấy  là  tiến  lên 

cao hơn, lại giảng Bát Nhã, rồi giảng Pháp Hoa, Niết Bàn, quay trở về viên 

mãn  rốt  ráo,  Lý  lẫn  Cơ  đều  khế  hợp.  Khi  lão  nhân  gia  còn  tại  thế,  đã  biểu 

diễn cho chúng ta thấy mô thức hóa độ chúng sanh, giúp đỡ hết thảy chúng 

sanh. Chỉ cần chúng  ta có thể  lãnh  ngộ từ nơi đây, phải biết  làm theo cách 

nào! Con người hiện tại nói:  “Đầu kỳ sở hảo”  (Phù hợp với điều ưa thích). 

Quý vị thấy người ta thích cái gì, liền xứng hợp với điều kẻ ấy ưa thích, kẻ 

ấy sẽ dễ dàng tiếp  xúc Phật pháp. Chỉ sợ  quý  vị không tiếp  xúc Phật pháp, 

chứ đã tiếp xúc thì những ý vị trong ấy có muốn bỏ cũng chẳng thể bỏ được, 

tự  nhiên  sẽ  thâm  nhập  tiến  lên.  Ngàn  vạn  lần  đừng  để  vừa  bắt  đầu  liền  bị 

người  khác  cự tuyệt,  nếu  bị  như  vậy  là  quý  vị  đã  thất  bại  rồi.  Lúc  mở  đầu 

nhất  định  phải  được  người  ấy  vui  vẻ  tiếp  nhận,  bất  luận  từ  một  pháp  môn 

nào, bất luận theo phương hướng nào đều được cả! Thuận cảnh cũng được, 

mà  nghịch  cảnh  cũng  được,  thiện  pháp  cũng  được,  mà  ác  pháp  cũng  được 

luôn! Không chướng ngại chi! 



Do đây biết rằng: Nếu chúng ta  muốn thật sự khế  nhập cảnh  giới ấy, 

chúng ta chẳng phải là kẻ mới học, học đã lâu năm như thế, căn cơ của mọi 

người đã khá sâu dầy. Do vậy, phải nên tu Phổ Hiền Hạnh Nguyện. Tu Phổ 

Hiền Hạnh Nguyện là lấy mười thứ cương lãnh ấy để hướng dẫn cuộc sống, 

làm cột mốc cho công việc của chúng ta, làm tiêu chuẩn để xử sự đãi người 

tiếp vật. Những gì chúng ta tiếp xúc suốt từ sáng đến tối chẳng ngoài nhân, 

sự, vật, chúng ta tuân thủ mười cương lãnh của Phổ Hiền Bồ Tát: Điều thứ 

nhất là chúng ta phải tu cung kính, tức là dùng cái tâm chân thành cung kính 

để đối  xử với  người, đối  xử với sự, đối xử với vật, chẳng cần  nghĩ kẻ khác 

có cung kính ta hay không. Chẳng cần nghĩ đến điều đó, đấy là chuyện của 

họ, chẳng ăn nhập gì đến ta! Ta tu cho ta, ta tu cảnh giới Hoa Nghiêm của ta, 

ta  tu  cõi  Tây  Phương  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  của  ta;  phải  hiểu  rõ  đạo  lý 

này,  liễu  giải  sự  thật  này.  Đối  với  hết  thảy  người,  sự,  vật  đều  xưng  tán. 

Trong sự xưng tán này có một tiêu chuẩn: Hễ là thiện thì xưng tán, hễ là ác 

thì không xưng tán. Nhưng khi tiếp xúc với người lành thì cung kính, đối với 

người ác cũng cung kính, quyết định không phân biệt. Cung kính quyết định 

không phân biệt,  nhưng trong  xưng tán có phân biệt, thiện thì  xưng tán, ác 

thì chẳng nói; đó gọi là  “ẩn ác, dương thiện”  (ẩn giấu điều ác, đề cao điều 

thiện). Trông thấy người khác làm chuyện quấy, miệng trọn chẳng nhắc tới. 

Trông thấy người khác làm một chút gì tốt đẹp, chúng ta bèn khen ngợi, mọi 

người  đều  có  thể   “ẩn  ác,  dương  thiện” ,  phong  khí  xã  hội  sẽ  chuyển  biến, 

chẳng có những hiện tượng ác nghịch. 



 “Quảng  tu  cúng  dường” :  Quảng  tu  cúng  dường  là  Bồ  Tát tu  Bố  Thí 

Ba  La Mật, bởi  lẽ, trong khi quý  vị tu bố  thí chẳng thấy có tâm cung kính, 

trong cúng dường có tâm cung kính. Quý vị thấy chúng ta cúng dường Phật, 

chúng  ta  có  tâm  cung  kính;  có  người  ăn  mày  đến  xin  cơm,  quý  vị  cúng 

dường  người  ấy,  quý  vị  không  có  tâm  cung  kính.  Vì  thế,  dùng  chữ   “cúng 

 dường”   chẳng  dùng   “bố  thí”.   Ta  đối  với  Phật  cung  kính  cúng  dường  như 

thế,  vậy  thì  người  muốn  xin cơm tìm tới, ta cúng dường  người ấy bằng cái 

tâm cung kính giống hệt như đối với Phật, đều là dùng lòng chân thành, lòng 

cung kính. 



 “Sám  trừ  nghiệp  chướng” :  Một  câu  A  Di  Đà  Phật  sám  trừ  nghiệp 

chướng,  “tội  từ  tâm  khởi,  đem  tâm  sám” .  Tội  chướng  là  gì?  Vọng  tưởng, 

phân  biệt,  chấp  trước,  đấy  là  tội  chướng.  Nói  cách  khác,  nếu  quý  vị  không 

niệm  Phật,  quý  vị  niệm  niệm  đều  là  tội  chướng,  quý  vị  mới  hiểu  sự  trọng 

yếu  của  Niệm  Phật.  Dùng  một  câu  Phật  hiệu  để  thay  đổi  tất  cả  nghiệp 

chướng, tập khí. 



Đầu  đời  Thanh,  pháp  sư  Từ  Vân  Quán  Đảnh  nói  rất  hay:  Kẻ  tội 

chướng  cực  nặng,  tất  cả  những  kinh  pháp  trong  Phật  pháp  Đại  Thừa  đều 

chẳng sám trừ được, cuối cùng vẫn còn có một câu A Di Đà Phật có thể sám 

trừ sạch sành sanh. Ngài nói một câu không dễ ai nói được! Nếu Ngài không 

phải là bậc tái lai sẽ không thốt ra được, quý vị mới biết danh hiệu của công 

đức  chẳng  thể  nghĩ  bàn!  Nói  cách  khác,  toàn  bộ  Đại  Phương  Quảng  Phật 

Hoa Nghiêm Kinh đến cuối cùng quy nạp thành một câu  “nam-mô A Di Đà 

 Phật” .  Do  vậy,  công  đức  niệm  Phật  chẳng  thể  nghĩ  bàn;  quý  vị  hỏi  tôi  tu 

hành như thế nào? Niệm Phật! Công phu tu hành niệm Phật không đắc lực! 

Vì sao không đắc lực? Một mặt niệm Phật, một mặt khởi vọng tưởng, đương 

nhiên không đắc lực, rắc rối là ở chỗ này. Quý vị niệm Phật chẳng khởi vọng 

tưởng là đắc lực, tiêu trừ nghiệp chướng rồi. Người niệm Phật tối kỵ nhất là 

hoài  nghi,  vì  sao  bảo  quý  vị  đọc  kinh,  nghiên  cứu  giáo?  Mục  đích  của  đọc 

kinh, nghiên cứu giáo là khuyên quý vị liễu giải chân tướng sự thật, hiểu rõ 

đạo  lý,  thật  sự  hiểu  rõ,  không  hoài  nghi,  đoạn  nghi,  sanh  tín.  Hiểu  rõ chân 

tướng sự thật rồi, ý nguyện cầu vãng sanh của quý vị chân thiết, tức là chân 

thật, khẩn thiết, quý vị quyết định được vãng sanh. Do vậy, kinh giáo ấy rất 

quan trọng. 



Đại  sư  Ngẫu  Ích  nói  không  sai,  “được  vãng  sanh  hay  không,  quyết 

 định là do có tín nguyện hay không” . Giảng kinh, thuyết pháp, nghiên cứu, 

học  tập  kinh  giáo  nhằm  giúp  chúng  ta  kiến  lập  tín  nguyện,  tin  sâu,  nguyện 

thiết,  “phẩm vị cao hay thấp là do công phu niệm Phật sâu hay cạn” . Thật 

sự tin sâu, nguyện thiết, thật thà niệm Phật, quý vị sanh về Tây Phương Cực 

Lạc thế giới phẩm vị sẽ cao! Phải biết tất cả hết thảy pháp thế gian lẫn xuất 

thế  gian chỉ có  một chuyện  này  là thật,  những thứ khác toàn  là  giả. Quý  vị 

chưa  liễu  giải  chân  tướng  sự  thật,  quý  vị  nghĩ  xem  trong  một  ngày  quý  vị 

làm,  quý  vị  nghĩ,  quý  vị  suy  tưởng,  trong  những  điều  suy  tưởng,  làm  lụng 

ấy,  có  mấy  phần  quý  vị  làm  chuyện  thật  nói  trên?  Lại  có  mấy  phần  quý  vị 

làm chuyện giả? Quý vị mới hiểu vì sao quý vị công phu không đắc lực. Nói 

thật ra, trong hai mươi bốn tiếng đồng hồ, quý vị có thể làm được nửa tiếng 

đồng hồ là thật thì đã quý lắm rồi, hai mươi ba tiếng rưỡi kia đều là giả! Như 

vậy  thì  có  hy  vọng  gì  vãng  sanh?  Hoàn  toàn  phụ  thuộc  vào  phước  báo  của 

quý vị khi lâm chung có người cảnh tỉnh hay không! 



[Để có] phước báo khi lâm chung thì chính mình phải có đủ điều kiện, 

tức là đầu óc tỉnh táo không mê muội, đấy là điều kiện tiên quyết. Nếu bệnh 

nặng,  thần  trí  thiếu  sáng  suốt,  ai  cũng  đều  không  nhận  ra,  là  xong  rồi!  Trợ 

niệm, thiện tri thức như thế nào cũng đều chẳng giúp đỡ được! Vì vậy, điều 

kiện  tiên  quyết  là  phải  đầu  óc  sáng  suốt,  đấy  là  đại  phước  báo,  ngẫu  nhiên 

gặp  được  thiện  hữu  ở  bên  cạnh  nhắc  nhở,  lâm  chung  một  niệm  hay  mười 

niệm quyết định được vãng sanh. Đấy chính là nguyện thứ mười tám của A 

Di Đà Phật. Thế nhưng chúng ta nghĩ tới khi chính mình lâm chung, có thể 

nào có được phước báo ấy hiện tiền hay chăng? Có nắm chắc hay không thì 

lúc bình thường phải ra sức công phu, quyết định chẳng để thời gian tốt đẹp 

bị lỡ làng, đáng tiếc lắm! Chẳng phải là tôi khuyên  mọi người suốt ngày từ 

sáng đến tối chuyện gì cũng đều chẳng muốn làm mà cứ đến đây niệm Phật, 

không phải vậy! Quý vị còn có gia đình, còn có công việc, ở trong nhà chẳng 

quên  niệm  Phật,  làm  việc  cũng  không  quên  niệm  Phật,  vậy  là  đúng!  Công 

việc đòi hỏi phải suy nghĩ, xem xét thì khi chúng ta làm việc cứ buông danh 

hiệu  đức  Phật  xuống,  làm  xong,  lại  đề  khởi  danh  hiệu  Phật,  trong  hết  thảy 

thời, hết thảy chỗ chỉ cần khi làm xong những việc thuộc bổn phận của chính 

mình thì hãy niệm Phật, làm như vậy là đúng. 



Đến Niệm  Phật Đường  niệm  Phật đương  nhiên có  ý  nghĩa khác  hẳn, 

khác ở chỗ nào? Đấy là tự độ, độ người khác, hai thứ lợi ích. Bình thường, 

mỗi người quý vị niệm Phật là tự độ, quý vị đến Niệm Phật Đường là độ tha, 

độ tha như thế nào? Niệm Phật Đường hằng ngày có người niệm Phật, trong 

mười hai thời đều có người niệm Phật, nay gọi là “trong hai mươi bốn tiếng 

niệm  Phật không  ngừng”, trong ba  năm  hay  năm  năm sẽ ảnh  hưởng đến cả 

khu vực. Đấy thật sự là Bồ Tát, thật sự là từ bi! Trí huệ thật sự thì người ta 

mới chịu  làm. Quý  vị  hiềm  ít  người, chỉ có  mấy  người [tới niệm Phật] thôi 

ư?  Mấy  người  cũng  làm,  cứ  làm,  đừng  bận  tâm,  dần  dần  người  khác  sẽ  bị 

ảnh  hưởng,  ảnh  hưởng  sẽ  lan  rộng.  Làm  được  như  thế  trong  hai  ba  chục 

năm, đạo tràng ấy của quý vị chắc sẽ ảnh hưởng cả thế giới, quý vị nói xem 

có  công  đức  nào  to  bằng?  Phàm  mọi  chuyện  đều  khó  khăn  lúc  khởi  đầu, 

nhưng lúc  mở đầu phải có trí huệ lớn lao, nguyện lực to lớn thì quý vị mới 

kiên trì thực hiện, đột phá khó khăn! 



Do vậy, từ bộ kinh to lớn này, chúng ta thật sự khẳng định, nhận thức 

pháp môn Niệm Phật chẳng thể nghĩ bàn! Chư Phật, Bồ Tát đã biểu diễn, thị 

hiện cho chúng ta, đấy chính là  “trang nghiêm pháp giới hư không giới”.  Ở 

đây,  đại  sư  Thanh  Lương  tổng  kết  rất  hay,  “tắc  thập  Phật,  thập  thân  giai 

 đẳng hư không, tịnh hợp pháp tánh”  (Tức là mười loại Phật, mười loại thân 

đều bằng với hư không và xứng hợp pháp tánh). Ý nghĩa của câu này rất sâu, 

rất rộng! Quý vị phải biết; Phật có mười loại Phật, mười loại thân, mỗi một 

cá  nhân  trong  chúng  ta  cũng  là  mười  thứ  Phật,  mười  thứ  thân.  Mười  thứ 

Phật,  mười  thứ thân của  những  vị ấy rất rõ rệt, chính  họ  hiểu rõ ràng, rành 

rẽ, còn đối với mười thứ Phật, mười thứ thân của bản thân chúng ta, ngay cả 

chính  chúng  ta  cũng  chẳng  biết  tới!  Đấy  gọi  là  mê  hoặc,  điên  đảo.  Chẳng 

phải là các vị ấy thì có, còn chúng ta thì không. Nếu các vị ấy có, chúng ta 

không có thì chúng ta niệm Phật làm sao thành tựu được? Chúng ta có, chính 

chúng ta là mười loại Phật, chính chúng ta có mười thân, cho nên niệm niệm 

mới có tương ứng,  niệm  niệm  mới cảm  ứng đạo  giao. Vì sao  biết chúng ta 

có?  Câu  kế  đó  là   “tịnh  hợp  pháp  tánh”   (và  xứng  hợp  pháp  tánh),  tận  hư 

không trọn pháp giới có pháp nào chẳng do pháp tánh biến hiện? Pháp tánh 

chính là chân tâm, pháp tánh là năng biến (chủ thể biến hiện). Hết thảy hình 

tướng trong tận hư không, trọn pháp giới là sở biến (cái được biến hiện ra), 

do  vậy  đây  kia  dung  hợp  lẫn  nhau,  đạo  lý  là  ở  chỗ  này.  “Mười  phương  ba 

 đời  Phật,  cùng  chung  một  Pháp Thân”.   Bởi  vậy,  “trang  nghiêm  pháp  giới 

 hư không giới”  là thật, chứ không giả, đấy là chân tướng sự thật. 





 Thị  tắc  tùy  môn  thuyết  dị,  cử  nhất  viên  thâu.  Như  thị  phương  vi 

 Hoa Nghiêm Niệm Phật. 



是 則 隨 門 說 異，舉 一 圓 收。如 是 方 為 華 嚴 念 佛。 



(Đây chính là tùy theo từng môn mà nói sai khác, nêu lên một môn sẽ 

gồm thâu trọn vẹn [các môn khác]. Như thế mới là Hoa Nghiêm Niệm Phật)  





Hoa  Nghiêm  Niệm  Phật  đích  xác  khác  với  những  môn  Niệm  Phật 

khác. Trong phần trước kể ra hai  mươi mốt môn, trừ môn cuối cùng ra, hai 

mươi  môn  kia  đều  là   “tùy  môn  thuyết  dị” ,  thuận  theo  tâm  chúng  sanh. 

Nhưng quý vị phải hiểu chân tướng của sự thật trong ấy, trong hai mươi môn 

tùy tiện nêu ra một môn nào sẽ đều bao quát trọn vẹn hai mươi môn kia, bất 

cứ môn nào cũng đều bao quát, bao quát viên mãn. Ví như nói tới mười pháp 

giới, chúng ta nói tới Phật pháp giới thì Phật pháp giới bao quát cả chín pháp 

giới  kia,  từ  Bồ  Tát,  Thanh  Văn,  Duyên  Giác  cho  đến  chúng  sanh  trong  địa 

ngục. Chúng ta nói tới nhân pháp giới thì nhân pháp giới phía trên bao gồm 

cả Phật, Bồ Tát, Duyên Giác, Thanh Văn,  chư thiên, phía dưới bao gồm ba 

ác  đạo  địa  ngục,  ngạ  quỷ,  súc  sanh.  “Một  tức  hết  thảy,  hết  thảy  chính  là 

 một”,  tâm của mỗi  một cá nhân chúng ta đều viên mãn, chẳng thiếu khuyết 

mảy may nào! 



Do  vậy,  trong  một  đời  này,  khi  Báo  Thân  kết  thúc,  đời  sau  sẽ  đi  về 

đâu? Quý vị nghĩ đến đâu thì sẽ đi về đó, quý vị thật sự được tự tại! Tưởng 

làm Phật bèn hiện thân Phật, tưởng làm quỷ bèn hiện thân quỷ, tùy theo lòng 

ưa  muốn.  Vì  sao  còn  mong  làm  quỷ?  Hành  Bồ  Tát  đạo  nhằm  độ  quỷ  đạo, 

quý vị độ quỷ mà không hiện thân quỷ làm sao độ được quỷ? Quán Thế Âm 

Bồ  Tát  hiện  thân  quỷ  vương  trong  quỷ  đạo.  Quý  vị  [làm  lễ]   “phóng  Diệm 

 Khẩu” , vị quỷ vương đối diện đài Diệm Khẩu, tức Tiêu Diện đại sĩ mặt xanh 

nanh chĩa, là ai vậy? Hóa thân của Quán Thế Âm Bồ Tát đấy! Quán Thế Âm 

Bồ  Tát  hiện  thân  ấy  trong  quỷ  đạo,  ở  trong  đường  nào  bèn  hiện  thân  ấy, 

không chỗ nào chẳng hiện thân! Đấy chính là quý vị thật sự nhập cảnh giới 

Hoa  Nghiêm,  đích  xác  là  đạo  lý  rất  viên  mãn.  Do  vậy,  đương  nhiên  có  thể 

thông  suốt  nơi  mặt  Sự,  hễ  có  Lý đương  nhiên  có  Sự.  “Cử  nhất  viên  thâu”  

(nêu  lên  một  mà  gồm thâu trọn  vẹn),  “nhất”  ở đây  là bất cứ  một  môn  nào, 

chứ không phải là độc nhất. 





 Thượng lai lược biện tùy sở niệm dị, thành thử đa môn. Nhược biệt 

 đối thập quán, khủng phiền bất tự. 

  

上  來  略  辨  隨  所  念  異，成  此  多  門。若  別  對  十觀，恐  繁  不 

敘。  



(Trên  đây  là  biện  định  đại  lược  dựa  theo  đối  tượng  được  niệm  khác 

nhau,  cho  nên  thành  nhiều  môn  như  vậy.  Nếu  luận  định  riêng  từng  môn 

trong mười phép quán thì sợ rườm rà nên chẳng trần thuật). 





Nếu  giảng  về cách quán của  mười thừa thì quá phiền  phức,  nên  lược 

bớt đi, chỉ nói là do niệm theo [những đề mục, đối tượng] khác nhau, nên nói 

thành  hai  mươi  môn.  Thật  ra  hai  mươi  môn  ấy  chính  là  hai  mươi  loại  lớn, 

trong mỗi một loại lớn ấy, nếu phân chia tỉ mỉ sẽ là vô lượng vô biên. Môn 

Niệm  Phật  được  tỳ-kheo  Cát  Tường  Vân  chỉ  dạy  tường  tận  cho  Thiện  Tài 

đồng tử như vậy. Nhưng quý vị phải nhớ kỹ, chính Ngài tu pháp môn nào? 

Ngài  luôn  biết:  Đương  nhiên  pháp  của  chính  mình  tu  là  thù  thắng  nhất.  Ta 

biết  nhiều  môn  Niệm  Phật  như  thế,  nhưng  ta  tu  pháp  môn  hay  nhất  trong 

những  môn  ấy,  tự  mình  chọn  lựa  pháp  hay  nhất.  Ngài  chọn  lựa  pháp  Ban 

Châu tam-muội. Ban Châu tam-muội chuyên niệm A Di Đà Phật, Ngài chọn 

lựa  pháp  ấy.  Quý  vị  thấy  từ khởi  đầu  cho  đến  cuối  cùng,  mười  đại  nguyện 

vương  của  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  dẫn  về  Cực  Lạc,  quý  vị  mới  hiểu  ra  nơi  khởi 

đầu và nơi kết thúc, từ đầu đến cuối chẳng rời niệm Phật, năm  mươi ba lần 

tham học của Thiện Tài là một câu A Di Đà Phật niệm cho đến tột cùng. 



Thuở  trước  tôi  tin  tưởng  pháp  Tịnh  Độ  là  nhờ  được  khải  thị  khi  đọc 

đến đoạn kinh văn này. Tôi theo thầy Lý, thầy Lý khuyên tôi niệm Phật, tôi 

vẫn không cam lòng, không bằng lòng, chẳng qua không phản đối, không có 

lý  do  để  phản  đối,  nhưng  chính  mình  cảm  thấy  rất  khó  thể  tiếp  nhận.  Đến 

năm  Dân  Quốc  60  (1977),  khi  giảng  kinh  Hoa  Nghiêm,  giảng  đến  chỗ  này 

mới  hoảng  nhiên  đại  ngộ,  mới  biết  pháp  môn  này  thật  sự  là  pháp  môn  bậc 

nhất trong vô lượng vô biên pháp môn, thù thắng không chi sánh bằng. Đến 

chỗ  này, chúng  tôi đã  giải  thích  một phần  văn tự trong kinh  văn. Tiếp theo 

đây là phần thứ ba:  





 Đệ tam năng niệm thâu thúc. 

  

第 三 能 念 收 束。  



(Phần thứ ba là thâu tóm về Năng Niệm)  





Phần  trên  nói  về  Sở  Niệm  (đối  tượng  để  niệm),  Sở  Niệm  có  nhiều 

môn như thế, vậy thì Năng Niệm (chủ thể thực hiện hành động niệm Phật) là 

gì? Điều này rất trọng yếu. Đại sư Thanh Lương quy nạp ý nghĩa này thành 

năm loại lớn, tức năm môn. 





 Lược  hữu  ngũ  chủng;  nhất  duyên  cảnh  chánh  quán  niệm  Phật 

 môn.  Nhược  chân,  nhược  ứng,  nhược  y,  nhược  chánh,  giai  thị cảnh  cố. 

 Xưng danh thuộc khẩu, phi chân niệm cố, lược nhi bất ngôn. 

略 有 五 種。一 緣 境 正 觀 念 佛 門。若 真 若 應，若 依 若 正，皆 

是 境 故。稱 名 屬 口，非 真 念 故，略而 不 言。  



(Đại  lược có  năm thứ,  một  là  môn  niệm  Phật duyên theo cảnh chánh 

quán. Bởi lẽ, dù chân hay ứng, dù y báo hay chánh báo đều là cảnh. Nếu chỉ 

xưng danh ngoài miệng thì chẳng phải là chân niệm nên lược đi không nói)  



Đây  là   “duyên  cảnh  chánh  quán”.   Chúng  ta  thường  gọi   “duyên”   là 

 “phan duyên”   (nắm  níu theo duyên), người  mới  học chẳng thể không phan 

duyên. Nắm níu những duyên nào? Nắm níu Phật duyên. Quý vị nghĩ xem vì 

sao chúng ta phải tạo tượng Phật? Tạo tượng Phật là để nắm níu Phật duyên! 

Hằng  ngày  trông  thấy  Phật  mới  có  thể  nghĩ  đến  Ngài,  mới  chẳng  đến  nỗi 

quên mất Ngài. Tượng Phật phải được tạc cho thật trang nghiêm, trông thấy 

liền  hoan  hỷ,  muốn  được  ngắm  nhiều  lần.  Tượng  Phật  nào  được  tạc  mà 

chính mình không ưa thích thì quý vị sẽ chẳng muốn nhìn, do vậy, nhất định 

phải  tạc  thật  trang  nghiêm.  Bởi  thế,  nếu  quý  vị  thờ  tượng  Phật  thì  nên  thờ 

tượng  Phật  nào?  Thờ  tượng  Phật  nào  quý  vị  ưa  thích  nhất,  chứ không  nhất 

định  phải  học  theo  người  khác.  Tượng  Phật  của  người  khác  người  ấy  cảm 

thấy rất đẹp, nhưng ta nhìn không thấy đẹp đẽ, ta nhìn vào không sanh lòng 

hoan  hỷ,  nhất  định  phải  là  tượng  khiến  cho  chính  mình  hoan  hỷ,  có  duyên 

với mình. Bất luận là tượng đắp hay tượng vẽ, đều phải sao cho chính mình 

nhìn vào sẽ sanh lòng hoan hỷ. Chúng ta thờ tượng Phật với dụng ý: Tượng 

Phật sẽ thời thời khắc khắc cảnh tỉnh chúng ta, dụng ý là ở chỗ này. Do vậy, 

 “duyên cảnh” , tượng Phật là cảnh. 

Tiếp  đó,  [lời  chú  giải]  viết   “nhược  chân,  nhược  ứng”,   trong  phần  trên 

tôi đã nói rồi, [chân  là] chân  nghiệp báo thân, [ứng  là]  ứng  hóa  nghiệp báo 

thân,  hoặc  là  nói  y  báo,  hoặc  là  chánh  báo,  đấy  toàn  là  cảnh  giới,  toàn  là 

những cảnh giới đối ứng với sáu căn. Chúng ta đối trước những cảnh giới ấy 

khởi  lên  ý  tưởng  niệm  Phật,  khi  không  đối  trước  những  cảnh  giới  ấy  bèn 

quên  tuốt  Phật,  cho  nên  gọi  là   “duyên  cảnh”.  “Xưng  danh  thuộc  khẩu” : 

Niệm  Phật  ngoài  miệng,  trong  tâm  chưa  chắc  đã  tương  ứng,  cho  nên  nói 

 “lược nhi bất ngôn”  (lược đi, không nói tới). Đây là nói về kẻ mới học, công 

phu nông cạn nhất, kẻ sơ học mà! Đại khái là những người niệm Phật chúng 

ta  đều  thuộc  vào  tầng  mức  này,  thuộc  cảnh  giới  này,  cho  nên  công  phu 

không đắc lực. Lại xem tiếp loại thứ hai:  





 Nhị, nhiếp cảnh duy tâm niệm Phật môn. 

  

二 攝 境 唯 心 念 佛 門。  



(Hai là môn nhiếp cảnh duy tâm niệm Phật)  





Công phu này cao hơn, cảnh giới chẳng thể không có, nhưng người tu 

đã có thể  “nhiếp cảnh duy tâm”.   





 Thị tâm thị Phật, thị tâm tác Phật, chư Phật chánh biến tri hải, tùng 

 tâm tưởng sanh, huống tâm, Phật, chúng sanh, tam vô sai biệt. 

  

是 心 是 佛，是 心 作 佛，諸 佛 正 遍 知 海，從 心想 生，況 心 

佛 眾 生，三 無 差 別。  



(Tâm  này  là  Phật,  tâm  này  làm  Phật,  biển  Chánh  Biến  Tri  của  chư 

Phật sanh từ tâm tưởng, huống chi tâm, Phật, chúng sanh, ba thứ không sai 

biệt)  





Nếu  quý  vị  hiểu  rõ  đạo  lý  này,  quý  vị  niệm  Phật  chắc  chắn  sẽ  sanh 

khởi chánh tín, quý vị cũng sẽ thật sự niệm Phật. Vì sao vậy? Hết thảy pháp 

từ  tâm  tưởng  sanh.  Ở  đây  nói   “biển  Chánh  Biến  Tri  của  chư  Phật  sanh  từ 

 tâm tưởng” , đây là nêu lên Phật [để đại diện cho mười pháp giới], hết thảy 

pháp đều từ tâm tưởng sanh, nguyên lý ở ngay trong hai câu thuộc phần trên: 

 “Tâm này  là  Phật,  tâm  này  làm  Phật”.   Đây  là  nêu  đại  diện  cho  nguyên  lý 

ấy.  “Tâm này là Bồ Tát, tâm này làm Bồ Tát”, “tâm này là người, tâm này 

 làm  người”,  “tâm  này  là  quỷ,  tâm  này  làm  quỷ” ,  câu  nói  này  có  vô  lượng 

nghĩa. Đây  là  nói  hết thảy pháp  đều sanh từ tâm tưởng. Nếu chúng ta  hằng 

ngày niệm Phật, há chẳng làm Phật ư? Đạo lý ở chỗ này! Quý vị hiểu rõ đạo 

lý  ấy,  quý  vị  mới  hiểu  “hễ  ta  nhất  tâm  mong  làm  Phật,  chúng  ta  bèn  hằng 

ngày  niệm  Phật,  chúng  ta  hằng  ngày  tưởng  Phật”.  Nếu  quý  vị  vẫn  mong 

tưởng tham - sân - si thì quý vị vẫn thuộc trong tam ác đạo. 



Quý vị niệm tham, tham là gì? Tham là ngạ quỷ. Quý vị niệm sân thì 

sân sẽ là địa ngục. Quý vị niệm si thì si là đúng sai đen trắng chẳng hiểu rõ 

ràng, vẫn điên đảo, súc sanh đạo đấy! Quý vị hằng ngày niệm tham - sân - si 

thì sẽ là ngạ quỷ, địa ngục, súc sanh, tương lai nhất định biến thành ngạ quỷ, 

địa ngục, súc sanh. Mười pháp giới bày ra trước mặt chúng ta, nghe theo sự 

lựa chọn của chính chúng ta. Trong mười pháp giới thì thù thắng nhất, viên 

mãn nhất không gì bằng chư Phật, trong y báo thì thù thắng nhất, viên mãn 

nhất không gì bằng thế giới Cực Lạc, vì sao không niệm? Niệm thế giới Cực 

Lạc là niệm y báo, niệm A Di Đà Phật là niệm chánh báo. Vì sao hằng ngày 

không  niệm  Phật,  không  tưởng  Phật?  Do  vậy,  quý  vị  thờ  tượng  Phật  trong 

nhà, hằng ngày đọc kinh Phật, hễ niệm sẽ phải niệm đến mức khởi tác dụng. 

Nếu niệm mà chẳng khởi tác dụng thì quý vị có niệm cũng giống như không 

niệm.  Khởi  lên  những  tác  dụng  nào?  Ta  niệm  A  Di  Đà  Phật,  thấy  hết  thảy 

mọi người đều là A Di Đà Phật, như thế sẽ khởi tác dụng, như thế là tương 

ứng. Bất luận người nào đều A Di Đà Phật, coi người ấy thật sự là A Di Đà 

Phật. 



Người ấy có đúng là A Di Đà Phật hay chăng? Đúng đấy! Người ấy là 

hóa thân của A Di Đà Phật, A Di Đà Phật có ngàn trăm ức hóa thân, ở trước 

mặt ta, ai cũng là A Di Đà Phật, sự gì, vật gì cũng đều là A Di Đà Phật; đấy 

mới gọi là niệm Phật. Trông thấy tượng này là A Di Đà Phật, thấy tượng kia 

không phải là A Di Đà Phật thì quý vị đang niệm vị Phật nào? Quý vị chẳng 

thật sự niệm Phật! Trong phần trên đã bảo là “quý vị miệng có, tâm không”, 

quý  vị  chẳng  tương  ứng  với  Phật.  Do  vậy,  quý  vị  phải  biết  rằng  khi  niệm 

Phật, những cảnh giới  mà sáu căn của quý vị tiếp xúc đều là A Di Đà Phật, 

bàn ghế là A Di Đà Phật biến hiện, những thứ cúng dường, hương, hoa cũng 

là A Di Đà Phật biến hiện, không có gì chẳng phải là A Di Đà Phật, ở chung 

quanh ta toàn là A Di Đà Phật, đấy mới gọi là Niệm Phật! Phải nhớ kỹ câu 

này, câu nói này chính là trí huệ chân thật, chúng tôi sửa lại một chút để mọi 

người dễ hiểu:  “Hết thảy pháp từ tâm tưởng sanh”.  Hết thảy pháp thế gian, 

xuất  thế  gian  từ  tâm  tưởng  sanh,  tùy  thuộc  quý  vị  thấy  điều  gì,  quý  vị  suy 

tưởng điều gì, sẽ sanh ra điều đó. Chữ  “sanh”  ở đây có nghĩa là  “hiện”, tức 

hiện  ra  cái  gì.  Tưởng  điều  gì  sẽ  hiện  ra  điều  đó.  Do  vậy,  mọi  người  phải 

tưởng A Di Đà Phật. Những câu kế tiếp đó đều là lời lẽ trí huệ. 





 Tâm, Phật, chúng sanh, tam vô sai biệt. 

  

心 佛 眾 生，三 無 差 別。  



(Tâm, Phật, chúng sanh, ba thứ vô sai biệt)  





Là một chứ không phải là hai, tâm là Năng Biến, Phật và chúng sanh 

là  Sở  Biến, Năng  và  Sở không  hai. Do  vậy, chúng ta tưởng điều  gì sẽ biến 

hiện ra điều đó. Mọi người phải đặc biệt nhớ kỹ: Ta niệm A Di Đà Phật thì 

trông thấy hết thảy mọi người, hết thảy sự, hết thảy vật đều là A Di Đà Phật. 

Quý  vị  có  thể  niệm  như  vậy,  sốt  sắng  niệm,  thật  thà  niệm,  đại  khái  là  nửa 

năm  hay  một  năm, công phu của quý  vị sẽ thành  phiến, cảnh  giới sẽ  quyết 

định  khác  hẳn  với  hiện  thời.  Khác  như  thế  nào?  Tướng  mạo  khác  hẳn,  thể 

chất của quý vị khác hẳn, vì sao vậy? Tướng chuyển biến theo cái tâm, thân 

thể  này  cũng  chuyển  theo  cái  tâm,  quý  vị  sẽ  trở  thành  rất  mạnh  khỏe,  trở 

thành rất viên mãn. Hằng ngày niệm Phật, tướng mạo sẽ dần dần biến thành 

Phật tướng. Hằng ngày niệm tham, tham lâu ngày quý vị sẽ thấy tướng ấy là 

quỷ tướng. Thật đấy! Quý vị hãy chú tâm nhìn tướng ấy, quý vị nhìn kỹ, có 

rất  thú  vị  hay  chăng?  Do  vậy,  qua  hình  tướng,  qua  thể  chất,  quý  vị  có  thể 

thấy được lòng người, từ cái tâm có thể hiểu rõ tướng  mạo của người khác, 

 “tam vô sai biệt”  mà. A! Hôm nay hết giờ rồi, chúng tôi giảng đến đây thôi! 

  

---o0o--- 

Tập thứ mười hai (12-13-12) 





Xin  mở  quyển  kinh,  trang  hai  mươi  tám,  dòng  thứ  nhất,  đọc  từ  câu 

cuối cùng:  





 Tam, tâm cảnh câu mẫn niệm Phật môn. Tâm tức thị Phật, tâm tắc 

 phi tâm.  Phật  tức  thị tâm,  Phật  diệc  phi  Phật.  Phi  tâm,  phi Phật,  viễn  ly 

 nhất thiết. Cố vô sở niệm, phương vi chân niệm. 

  

三  心  境  俱  泯  念  佛  門。心  即  是  佛，心  則  非  心。佛  即  是 

心，佛 亦 非 佛。非 心 非 佛，遠 離 一 切。故無 所 念，方 為 真 念。  



(Ba  là  môn  niệm Phật tâm  lẫn cảnh đều  mất. Tâm chính  là Phật, tâm 

chính là phi tâm. Phật tức là tâm, Phật cũng chẳng phải là Phật. Chẳng phải 

tâm, chẳng phải Phật, xa lìa hết thảy. Cho nên không có gì để niệm thì  mới 

là chân niệm)  





Từ đây trở đi, những ý nghĩa [kế tiếp] càng lúc càng sâu. Trong đoạn 

này, đại sư dạy chúng ta Năng Niệm có thể quy nạp thành năm loại. Loại thứ 

nhất  là  “duyên cảnh chánh quán Niệm  Phật môn”.  Đại khái  là những đồng 

tu niệm Phật chúng ta trong hiện thời đều thuộc phạm vi của loại này; thuộc 

phạm vi này mà nếu niệm tương ứng thì cũng được vãng sanh. Đấy chính là 

nói về kẻ chuyên niệm A Di Đà Phật. Nếu chẳng chuyên niệm A Di Đà Phật 

thì nói cách khác, tu  học bất cứ một pháp  môn  nào cũng đều rất khó thành 

tựu. Đạo  lý ấy trong  phần trước tôi đã từng  nhắc tới rồi, hai  mươi  mốt  loại 

pháp môn Niệm Phật này là do tỳ-kheo Cát Tường Vân quy nạp. Trong [khi 

giảng về] hai mươi mốt môn Niệm Phật, tôi đã từng nói: Nếu triển khai ra sẽ 

có vô  lượng  vô biên pháp  môn, không có  một pháp  môn  nào chẳng phải  là 

pháp  môn  Niệm  Phật.  Do  vậy,  chúng  ta  thấy  năm  loại  lớn  của  Năng  Niệm 

càng  rõ  ràng,  càng  minh  bạch.  Vì  thế,  thưa  với  quý  vị,  loại  thứ  nhất  là 

 “duyên cảnh chánh quán niệm  Phật môn”  chỉ  hạn cuộc trong chuyên  niệm 

A Di Đà  Phật, vì sao  vậy? Ở chỗ  này, đại sư Thanh  Lương  nói rất rõ ràng, 

 “nhược chân, nhược ứng”  (dù chân, hay ứng), chân là chân Phật, Pháp Thân 

Phật và Báo Thân Phật là chân Phật, ứng là Ứng Hóa Thân, giống như Thích 

Ca Mâu Ni Phật xuất hiện trong thế giới này của chúng ta vào ba ngàn năm 

trước,  đấy  là  Ứng  Thân  Phật.  Bất  luận  chân  Phật  hay  Ứng  Hóa  Thân  Phật, 

bất luận là y báo hay chánh báo, nói chung đều là ngoại cảnh. 



 “Xưng  danh”   thuộc  về  miệng,  miệng  niệm.  Nếu  miệng  niệm  nhưng 

tâm  không  tương  ứng,  đấy  chẳng  gọi  là  chân  niệm  mà  là   “khẩu  niệm”.  

Thông  thường  chúng  ta  nói  tới  niệm  Phật,  trong  văn  tự  Trung  Quốc,  bên 

cạnh chữ Niệm (念) thêm vô một chữ Khẩu (口), tức [là chữ 唸, nhằm chỉ] 

cách niệm này. Do trong vô lượng pháp môn, chỉ lấy Tây Phương Cực Lạc 

thế giới của A Di Đà Phật làm cảnh chánh quán thì được! Dựa vào bốn mươi 

tám nguyện của A Di Đà Phật, chúng ta sanh về Di Đà Tịnh Độ, cho nên tuy 

công  phu  này  so  ra  chẳng  bằng  bốn  loại  được  nói  trong  phần  sau  nhưng 

người  ấy  có  thể  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc.  Chư  vị  đồng  tu  phải  đặc  biệt 

chú  ý  điều  này.  Nếu  chẳng  chuyên  niệm  A  Di  Đà  Phật  cầu  sanh  Tây 

Phương,  tu  học  những  pháp  môn  khác,  tức  là  bốn  loại  lớn  trong  phần  sau. 

Nói  thật  ra,  bốn  loại  lớn  ấy  nhất  định  phải  tương  ứng,  tương  ứng  với  gì? 

Tương  ứng  với  tự  tánh,  tương  ứng  với  bản  tánh  Chân  Như,  tương  ứng  là 

chân niệm. Do vậy trong tâm quý vị thật sự phải có, thật sự tương ứng. 



Vì sao  nói bốn  loại?  Là  vì trong ấy có sâu hay cạn khác  nhau, tức  là 

công  phu  sâu  hay  cạn  khác  nhau.  Do  vậy,  loại  thứ  hai  là   “nhiếp  cảnh  duy 

 tâm” ,  cao  minh  hơn  loại  trước  nhiều  lắm.  Loại  Niệm  Phật  này  cũng  thuộc 

Tịnh tông, thuộc luận lý của Tịnh tông. Quán Kinh dạy:  “Tâm này là Phật, 

 tâm này làm  Phật” ;  hai câu  này  là kinh  văn của Quán Vô  Lượng  Thọ Phật 

Kinh.  Trong  kinh  Đại  Thừa,  đức  Phật  lại  thường  dạy  chúng  ta:   “Hết  thảy 

 pháp từ tâm tưởng sanh”.  Do  vậy, trong tâm quý  vị tưởng Phật thì  Phật sẽ 

hiện tiền, thường xuyên tưởng Phật, tưởng Phật không gián đoạn sẽ thuộc về 

môn   “duy  tâm  niệm  Phật” .  Trong  tâm  quý  vị  thật  sự  có  Phật,  không  nhất 

định  phải  “miệng  niệm”.  Miệng  niệm  hay  không  chẳng  quan  hệ,  trong  tâm 

thật  sự  có  [là  được  rồi].  Khởi  tâm  động  niệm,  Phật  liền  hiện  tiền,  đấy  là 

 “nhiếp cảnh duy tâm”. 



Hôm  nay  chúng  tôi  giảng  đến  loại  thứ  ba   “tâm  cảnh  câu  mẫn  niệm 

 Phật  môn”   (môn  Niệm  Phật  cả  tâm  lẫn  cảnh  cùng  mất).  Quý  vị  trông  thấy 

danh  xưng  này,  sẽ  nghĩ  trong  môn  Niệm  Phật  này  bao  gồm  toàn  bộ  Thiền 

Tông. Trong nhà Thiền, người tham Thiền mong đắc Định, mong khai ngộ, 

mong  minh  tâm  kiến  tánh,  nếu  chẳng  đạt  đến  cảnh  giới  ấy  sẽ  chẳng  thể 

được!  Do  vậy,  ý  niệm  ấy  của  họ  gọi  là   “chân  niệm”.   Vì  sao  vậy?  Tâm  là 

Phật, Phật chính là tâm, tâm chính là Phật cho nên tâm ấy chẳng phải là tâm, 

tức  là “tâm chẳng  gọi  là tâm”, Phật chính  là tâm  nên “Phật cũng chẳng  thể 

gọi là Phật được”. Quý vị phải thấu hiểu ý nghĩa này. Vì thế, Ngài nói:  “Phi 

 tâm,  phi  Phật”.   Đây  chính  là  lối  nói  song  giá24.  Nếu  nói  theo  kiểu  “cả  hai 

đều  vắng  lặng” thì sao?  “Tâm tức là  Phật”;  vậy thì Phật chính  là  tâm,  đấy 

chính là “tức Phật, tức tâm”  (tâm tức là Phật, Phật tức là tâm). Hiểu rõ đạo 

lý này, khế nhập cảnh giới này, trong Tông môn gọi là “pháp môn Bất Nhị”. 

Nếu  quý  vị  vẫn  còn   “có  tâm,  có  Phật”   thì  tâm  và  Phật  là  hai  pháp,  trong 

Đàn  Kinh  đã  nói  hai  pháp  chẳng  phải  là  Phật  pháp,  Phật  pháp  là  pháp  Bất 

Nhị.  Đoạn  này  giảng  về  pháp  Bất  Nhị,  pháp  Bất  Nhị  thì  mới  gọi  là  chân 

niệm,  chân  niệm  là  vô  sở  niệm  (không  có  gì  được  niệm).  Tông  môn  nói 

 “khởi  tâm  là  sai,  động  niệm  đều  trái”.   Quý  vị  khởi  tâm  động  niệm  là  sai, 

khuyên quý vị trong hết thảy thời, hết thảy chỗ, chẳng khởi tâm, chẳng động 

niệm, chẳng phân biệt, chẳng chấp trước, đấy gọi là chân niệm. 



Quý vị hãy nghĩ xem Tông môn được bao gồm trong pháp môn Niệm 

Phật, trong ấy không có niệm, đã không niệm sao lại gọi là chân niệm? Niệm 

vẫn là giả niệm, [hễ có] niệm là giả niệm, không niệm là chân niệm. Nhưng 

phải  biết  rằng:  Chúng  ta  niệm  là  giả  niệm,  nhưng  không  niệm  cũng  là  giả 

niệm, chẳng phải là chân niệm. [Lý do là vì] hễ không niệm quý vị bèn rớt 

vào vô minh, còn niệm thì rớt vào vọng tưởng, quý vị niệm hay không niệm 

đều sai cả. Ý nghĩa này rất sâu, nhất định phải chú tâm lãnh hội. Vô niệm ở 

đây chính là tâm và cảnh như một, cái tâm Năng Biến và pháp giới Sở Biến 

là  một,  Năng  và  Sở  không  hai,  nhập  Nhất  Chân  pháp  giới,  nhập  pháp  môn 

Bất Nhị. Chúng sanh và Phật là một, cũng là không hai; Tánh, Tướng không 

hai, Lý, Sự không hai, thứ gì cũng đều là pháp môn Bất Nhị, đấy gọi là Chân 

Niệm.  Đây  là  công  phu  thượng  thượng  thừa,  chẳng  phải  công  phu  tầm 

thường, trong pháp môn Niệm Phật của chúng ta, công phu này được gọi là 

Lý Niệm. Ba  loại  trên đây  là  Lý Niệm, chúng ta  gọi  loại thứ nhất  là  “công 

 phu thành phiến” , niệm A Di Đà Phật có thể được vãng sanh. Loại thứ hai là 

 “nhiếp cảnh duy tâm” , tức Sự Nhất Tâm Bất Loạn. Tâm và cảnh đều mất là 

Lý Nhất Tâm Bất Loạn. 



Hôm nay, chúng ta đọc đoạn khai thị này của đại sư Thanh Lương, đối 

với chuyện này có thể đạt sự hiểu biết kha khá, hiểu rõ tình trạng của chuyện 

này.  Công  phu  không  có  gì  khác  cả,  chỉ  là  như  chúng  ta  vẫn  thường  nói 

“thấy  thấu suốt, buông  xuống”, triệt để buông  xuống, chớ để cho  mảy  may 

nào còn tồn tại trong tâm địa. Như vậy thì chúng ta phải hỏi: Có cần niệm A 

Di Đà Phật hay không? Có cần niệm Vô Lượng Thọ Kinh hay không? Niệm 

chứ! Năng Niệm  là đúng  ư? Có tương ứng  hay chăng?  Biết  niệm thì  tương 

ứng,  không  biết  niệm  thì  chẳng  tương  ứng.  Niệm  như  thế  nào  để  có  thể 

tương  ứng? Người biết  niệm sẽ  niệm  mà  vô  niệm,  vô  niệm  mà  niệm,  niệm 

tức là vô niệm, vô niệm tức là niệm, người ấy sẽ tương ứng. Ở chỗ này, chớ 

nên hiểu lầm ý nghĩa, nếu hiểu lầm ý nghĩa  “cố vô sở niệm, phương vi chân 

 niệm”   (cho  nên  không  có  gì  được  niệm  thì  mới  là  chân  niệm)  là  xong  rồi! 

Tôi  thứ  gì  cũng  đều  chẳng  niệm,  không  niệm  Phật  mà  cũng  chẳng  niệm 

kinh. Không niệm Phật, chẳng niệm kinh, hằng ngày niệm vọng tưởng, trong 

tâm quý vị còn có thể chẳng dấy lên vọng tưởng hay chăng? Quý vị có vọng 

tưởng là không được rồi, ngay cả vọng tưởng cũng không có, phân biệt cũng 

không  có,  chấp  trước  cũng  không  có,  đúng  - sai  cũng  không  có,  ta  - người 

cũng  không  có,  đấy  là  cảnh  giới  này.  Quý  vị  vẫn  còn  có  đúng  -  sai,  ta  - 

người thì quý vị chưa nhập được cảnh giới này, quý vị là phàm phu! Do vậy, 

quý  vị  phải  hiểu   “tâm cảnh  câu  mẫn  niệm  Phật  môn” ,  người  thật  sự  nhập 

cảnh giới này chính là bậc Pháp Thân đại sĩ được kinh Hoa Nghiêm đề cập, 

chứ không phải là kẻ tầm thường, họ đã thật sự nhập pháp môn Bất Nhị. 



Do  vậy,  ở  chỗ  này,  chúng  ta  hiểu  được  Lý,  về  Sự thì  nhất  định  phải 

biết là chúng ta không làm được. Nhưng dù chưa làm được cũng phải hướng 

theo đó để  làm, tuy  làm chưa được, nhưng có được một chút hơi  hướng thì 

cũng tốt rồi, cũng có lợi ích, cũng có công đức. Đấy chính là thường mong 

mở  rộng  tâm  lượng,  kinh  thường  nói  là   “tâm  bao  thái  hư,  lượng  châu  sa 

 giới” (tâm  trọn  khắp  hư không,  lượng trọn khắp các cõi có số  lượng  nhiều 

như cát),  thường  mở  rộng  tâm  lượng,  tận  lực  gắng  bớt  phân  biệt,  bớt  chấp 

trước. Trước hết phải thực hiện từ chỗ nào? Trước hết, chuyện gì không cần 

phân biệt, quý vị chớ nên phân biệt; chuyện gì chẳng cần chấp trước, quý vị 

chẳng  đừng  chấp  trước.  Nếu  nói  nông  cạn,  gần  gũi,  thì  chuyện  không  liên 

quan tới ta, quý vị cần gì phải bận tâm tới, chúng ta khởi sự buông xuống từ 

chỗ này. Phải buông xuống chuyện chẳng liên quan đến ta trước, còn chuyện 

có liên quan tới chính mình tạm thời chưa buông xuống được, trước hết hãy 

buông  xuống  chuyện  không  liên  quan  đến  ta.  Tuy  quý  vị  chưa  nhập  cảnh 

giới  này,  nhưng  quý  vị  mong  đắc  “công  phu  thành  phiến”  sẽ  chẳng  khó. 

Người niệm Phật chẳng thể công phu thành phiến, nói thật ra, là bận tâm đến 

sự  việc  quá  nhiều,  chuyện  không  đáng  bận  tâm  kẻ  ấy  vẫn  lo  tới.  Ngay  cả 

Khổng phu tử cũng thường nói:  “Bất tại kỳ vị, bất mưu kỳ chánh” , câu này 

có nghĩa là nếu quý vị chẳng nắm giữ địa vị ấy thì chẳng cần phải bận tâm 

tới những chuyện thuộc địa vị ấy. Nếu quý vị giữ chức vị, đương nhiên phải 

bận tâm. Nếu không có chức vị thì quý vị bận tâm đến những chuyện ấy để 

làm gì? Cớ gì quý vị phải can thiệp vào? Chúng ta phải tu cái tâm thanh tịnh 

từ nơi đây, tâm lẫn cảnh đều cùng mất chính là thanh tịnh, bình đẳng thật sự. 

Trong một câu này đã nêu rõ thanh tịnh, bình đẳng, giác. Đại sư dạy chúng 

ta xa lìa hết thảy, câu nói này hết sức trọng yếu; trước hết, những gì không 

liên  can  đến  chúng  ta  hãy  đều  xa  lìa  hết,  những  gì  liên  quan  đến  chúng  ta 

cũng phải càng ít bận tâm tới thì càng hay, quý vị mới được tự tại! 



Trong  dịp  tôi  sang  Đại  Lục  lần  này,  gặp  được  pháp  sư  Nhân  Đức  ở 

Cửu Hoa Sơn và lão pháp sư Minh Dương tại Thượng Hải. Lão pháp sư bảo 

tôi, trước kia, khi đại sư Ấn Quang tại thế, Ngài thường bảo mọi người:  “Tôi 

 trên không có một  miếng ngói, dưới không chỗ cắm dùi, tôi cũng không sợ 

 chết”.   Câu  nói  ấy  có  nghĩa  là  Ngài  thứ gì  cũng  đều  chẳng  có.  Vì  sao  Ngài 

không  sợ  chết?  Sanh  tử  cũng  không  có!  Quý  vị  nghe  lời  nói  này  hãy  nghĩ 

xem Ngài thuộc cảnh giới nào? Ngày nay chúng ta chuyện phiền toái, những 

thứ  bận  bịu  thừa  thãi  quá  nhiều,  quý  vị  lại  còn  có  nhà  cửa,  còn  có  đất  đai, 

còn có tài sản, trong  ngân  hàng còn có không  biết bao  nhiêu  món quý  báu, 

còn  có  gia  đình,  quyến  thuộc,  những  sự  việc  vướng  mắc  trong  lòng  chẳng 

biết là bao nhiêu? Quan tâm đến thì quan tâm không xuể! Nghe lời đại sư Ấn 

Quang nói, chúng ta lại có cảm tưởng như thế nào? 

Người  tu  hành  thời  xưa  ở  Ấn  Độ,  và  khi  Phật  pháp  truyền  đến  Trung 

Quốc,  người tu  hành  đều không có  gì.  Thuở đức Thế  Tôn tại  thế, những  vị 

theo Ngài xuất gia chỉ có ba y một bát, trừ ba y một bát ra, thứ gì cũng đều 

chẳng  có.  Ngày  ăn  một  bữa,  ngủ  dưới  gốc  cây,  là  gì  vậy?  Xa  lìa  hết  thảy! 

Ngày  nay tuy chúng ta không  làm  được  như vậy, thể  lực của chúng ta thua 

kém tiền nhân. Tôi thấy thể chất của mọi người hiện thời cũng kém hơn đời 

trước.  Trong  số  những  người  xuất  gia  chúng  ta  ở  đây,  có  hơn  hai  mươi 

người, quý  vị đều thấy rõ. Tôi  khuyên  họ  giảng kinh, họ  hằng  ngày kể khổ 

với tôi: “Sư phụ ơi! Con bận bịu công việc quá rồi, không có thời gian chuẩn 

bị đâu!” Đúng là cơ hội khó được! Ngày hôm qua đi thăm Đài Trung, quý vị 

đã có không ít người đến thăm nơi đó. Từ Quang Đồ Thư Quán ở Đài Trung 

lớn hơn chỗ chúng ta, diện tích đất đai của nó là bốn trăm bình25. Quý vị hãy 

chú tâm thăm  viếng  nơi ấy, nhân  viên phụ trách công tác bao nhiêu  người? 

Ba người! Hiện thời mấy người tôi không biết, khi tôi ở đó thì là ba người, 

thầy Lý làm Quán Trưởng. 

Bốn mươi năm trước, tôi ba mươi hai tuổi; nhân viên làm công tác chúng 

tôi gồm ba người, hôm qua tôi đã thưa trình với mọi người, tôi là một, Du cư 

sĩ là một người nữa và Lôi cư sĩ. Cả hai người này đều mất cả rồi. Chúng tôi 

tuổi tác đại khái không chênh nhau nhiều, hai người bọn họ trẻ hơn tôi  một 

chút, ba người chúng tôi lo liệu công việc. Nay quý vị có đến hai mươi mấy 

người lo toan công việc vẫn kêu không có thời gian! Quả thật số lượng công 

việc  của  chúng  tôi  lớn  hơn  quý  vị  nhiều,  thời  gian  học  hành  của  chúng  tôi 

không  thể  bằng  quý  vị  được.  Buổi  tối  sau  khi  nghe  giảng  kinh  xong,  mọi 

người đều về hết rồi, chúng tôi phải thu xếp, quét dọn xong rồi chính mình 

mới bắt đầu đọc sách, học hành, lễ Phật, niệm Phật, nói chung phải làm tới 

ba giờ đêm mới đi ngủ, trong một tuần lễ có một hai bữa thức đến sáng. Do 

vậy  có  thể  nói  là  thể  lực  của  quý  vị  không  bằng  chúng  tôi.  Chẳng  trách  cổ 

nhân thường nói:  “Tu hành yếu sấn niên thiếu”  (Tu hành phải tranh thủ lúc 

còn trẻ), vì quý vị còn trẻ sẽ có tinh thần, có thể lực, có thể dũng mãnh, tinh 

tấn.  Tuổi  đã  cao,  quý  vị  muốn  tinh  tấn  thì  thể  lực  cũng  không  có  cách  nào 

chịu  đựng  được!  Khi  tôi  còn  trẻ,  chừng  ba  mươi  tuổi,  ba  ngày  không  ngủ 

tinh  thần  vẫn  sung  túc.  Tôi  thấy  quý  vị  thể  lực  không  bằng  chúng  tôi.  Do 

vậy, trong một nơi bé tẹo như thế này, hai mươi mấy người mà kêu khổ suốt 

ngày, biết làm sao được! 

Nhưng tôi  nói  lời  này, cũng đừng cho  là thật,  vì sao vậy? Quý  vị chú  ý 

nhìn  ra  ngoại  quốc,  người  Trung  Quốc  ra  nước  ngoài,  tinh  thần  liền  nâng 

cao. Chùa Pháp Quang ở Lạc Sâm Cơ (Los Angeles) chỉ có hai người, tức là 

hai  vị  Thiền Quang  và Chiếu  Hoằng,  hai  vị  này đều  là  học trò của  tôi, đạo 

tràng  ấy  rất  lớn.  Khi  tổ  chức  pháp  hội,  gần  như  tới  một  ngàn  người  [tham 

dự].  Hai  người  mà có thể duy trì đạo tràng tới tột bậc, quý  vị  làm sao sánh 

với  họ được? Nói  như thế thì  nói chung  là quý  vị quen  thói sống quá thoải 

mái,  không  có  cách  nào  hết!  Cuộc  sống  của  quý  vị  quá  thoải  mái,  quá  đầy 

đủ, chưa phải chịu khổ, cũng chẳng biết dụng công như thế nào! Đây là chỗ 

đáng cho chúng ta phản tỉnh sâu đậm! Trong một đời người, sự nghiệp thành 

tựu chẳng phải là điều ngẫu nhiên! Ngạn ngữ thường có câu:  “Ngật đắc khổ 

 trung  khổ,  phương  vi  nhân  thượng  nhân”   (Chịu  được  sự  khổ  nhất  trong 

những sự khổ mới là người bậc nhất trong loài người). Không được rèn giũa, 

làm  sao  quý  vị  có  thể  thành  tựu  được?  “Xa  lìa  hết  thảy”   chính  là  khuyên 

chúng ta phải buông xuống, tận hết sức buông xuống. Lại xem tiếp đoạn thứ 

tư:  



 Tứ, tâm cảnh vô ngại niệm Phật môn, song chiếu Sự Lý, tồn vong vô 

 ngại.  Đẳng  chân  môn  chi  tịch  tịch.  Hà  Phật?  Hà  tâm?  Giám  sự  lý  chi 

 minh minh, thường tâm, thường Phật, song vong chánh nhập, tịch chiếu 

 song lưu. 

四 心 境 無 礙 念 佛 門。雙 照 事 理，存 亡 無 礙。等 真 門 之 寂 

寂，何 佛 何 心。鑒 事 理 之 明 明，常心 常 佛。雙 亡 正 入，寂 照 雙 

流。  

(Bốn  là  môn  niệm  Phật tâm  lẫn cảnh  vô ngại, cùng chiếu cả Sự lẫn  Lý, 

mất hay còn đều vô ngại, tịch tĩnh giống như Tịch trong tánh thể chân môn. 

Gì  là  Phật?  Gì  là  tâm?  Soi  rõ  sự  lý  sáng  vằng  vặc,  tâm  thường  hằng,  Phật 

thường hằng, nhập thẳng vào chỗ hai bên cùng mất, Tịch và Chiếu cùng lưu 

lộ)  





Trong  năm  loại  Năng  Niệm  này,  ba  loại  trước  chú  trọng  tới  phương 

diện tự chế ngự phiền não, tức là như chúng ta thường nói “công phu thành 

phiến,  Lý  nhất  tâm  bất  loạn,  Sự  nhất  tâm  bất  loạn”,  chú  trọng  vào  sự  chế 

phục bản thân; hai loại sau chú trọng nơi sự hóa tha (hóa độ người khác). Do 

đây biết rằng: Nếu quý vị không có cách nào để thật sự đạt tới tâm lẫn cảnh 

đều mất, buông xuống vạn duyên, buông xuống hết thảy, quý vị sẽ chẳng thể 

đạt  được  đại  tự tại.  Hai  điều  sau  chính  là  Vô  Chướng  Ngại  Pháp  Giới  như 

kinh Hoa Nghiêm đã nói,  “tâm cảnh vô ngại”  tức là Lý Sự Vô Ngại;  “trùng 

 trùng vô tận”  là Sự Sự Vô Ngại, nhập vào trong cảnh giới vô chướng ngại. 

Trong  năm  loại  niệm  Phật,  có  thể  nói  là  càng  về  sau  càng  sâu  hơn  môn 

trước,  quý  vị  muốn  thật  sự  thành  tựu  thì  nhất  định  phải  chiếu  theo  thứ  tự 

thuận ấy để tu học. Giống như chúng ta lên lầu, phải lên theo từng tầng, lên 

cao  dần!  “Tâm  cảnh  vô  ngại,  song  chiếu  Sự  Lý” (Tâm  và  cảnh  vô  ngại, 

chiếu  cả  Sự  lẫn  Lý),  trong  phần  trước  là  tâm  lẫn  cảnh  đều  mất,  bởi  lẽ,  hết 

thảy đều là sai, xa lìa hết thảy, quý vị đắc Định, tâm quý vị được thanh tịnh 

rồi, quý vị đạt được thanh tịnh, bình đẳng, giác, quý vị đã chứng đắc rồi! 



Sau khi chứng đắc sẽ khởi tác dụng, tức là không có chướng ngại, đến 

khi khởi tác dụng, hết thảy đều là đúng, song chiếu Sự Lý (cùng chiếu cả Sự 

lẫn  Lý),  chẳng  phải  là   “song  giá”   nữa.  “Giá”   (遮)  là  cả  hai  bên  đều  phủ 

định, đều là không.  “Song chiếu”  là cả hai bên đều tồn tại. Quý vị phải hiểu 

ý nghĩa thật sự của Song Giá và Song Chiếu. Song Giá là nói theo mặt Thể 

(bản thể ) của Tánh, Song Chiếu là luận theo mặt Dụng (tác dụng) của Tánh. 

Thể  là  không  tịch  (rỗng  lặng),  do  vậy  quyết  định  chẳng  thể  chấp  trước, 

nhưng  Thể  có  thể  hiện  tướng,  biến  hiện  ra  y  báo,  chánh  báo  trang  nghiêm 

trong mười pháp giới, biến hiện những tướng ấy. Thể là không thì Tướng là 

có  hay  không  có?  Tướng  cũng  không  có,  vì  thế  “tướng  ấy  có”  là  giả  có, 

trong kinh Phật gọi là  “diệu hữu”.  Diệu Hữu là gì? Chẳng phải có nhưng có, 

có nhưng chẳng phải  là có, đấy  mới  là  diệu! Nếu  mọi  người không  hiểu  rõ 

thì  tôi  nghĩ  là  quý  vị  đều  từng  nằm  mộng,  đều  có  kinh  nghiệm  nằm  mộng, 

quý vị thấy những hình tướng trong mộng, rốt cục là có hay không có? Đợi 

đến khi tỉnh mộng rồi, biết giấc mộng ta vừa mơ ấy, mộng là giả, chẳng phải 

là thật, nhưng thật ra khi quý vị nằm mộng, có gì chẳng phải là thật? 



Từ thí dụ nông cạn, dễ thấy này, chúng ta hiểu được y báo, chánh báo 

trang nghiêm trong mười pháp giới cho đến Nhất Chân pháp giới cũng giống 

như vậy, cùng một đạo lý. Quý vị hiểu rõ chân tướng này thì gọi là thấy thấu 

suốt.  Thấy  thấu  suốt  có  nghĩa  là  triệt  để  liễu  giải  chân  tướng  của  sự  thật, 

chân tướng của sự thật là gì? Chẳng có nhưng là có, có nhưng chẳng phải là 

có, đúng như kinh Bát Nhã đã dạy: “Phàm tất cả những gì có hình tướng đều 

 là  hư  vọng” .  Câu  này  đã  nói  toạc  ra,  vạch  trần  ra.  Kinh  còn  dạy  chúng  ta: 

 “Hết thảy pháp hữu vi, như mộng, huyễn, bọt, bóng”.  Quý vị thấy thấu suốt, 

liễu giải chân tướng sự thật, biết nó là mộng, huyễn, bọt, bóng, quý vị có còn 

ghim nó trong lòng hay chăng? Quý vị sẽ không làm vậy. Vì sao? Ghim nó 

trong lòng là sai lầm, nó đã không có thì quý vị ghim nó trong lòng để làm 

gì? Chuyện quá khứ không có, hiện tại cũng không có, vị lai cũng lại không 

có, còn có gì để quý vị vướng mắc, còn có gì để quý vị lo rầu nữa đây? Thật 

sự hiểu rõ, thông đạt sự thật ấy thì quý vị mới hiểu được ý nghĩa câu nói của 

đại sư Ấn Quang, ấy là thật sự đạt được đại tự tại đấy! 



 “Song chiếu Sự Lý, tồn vong vô ngại”  (Cùng chiếu cả Sự lẫn Lý, còn 

hay mất đều vô ngại). Còn - mất là sanh diệt, vì sao sanh diệt vô ngại? Sanh 

diệt  không  hai,  lý  ấy  rất  sâu,  nhưng  trong  những  phần  trước  chúng  tôi  đã 

từng nói qua rồi, nói tới rất nhiều lần! Các nhà khoa học hiện thời cũng dần 

dần  phát  hiện  ra  chân  tướng  sự  thật  này   “sanh  diệt  trong  từng  sát-na” , 

tướng sanh diệt  trọn chẳng thể được, đấy  là  một cách  nói. Còn có cách  nói 

khác, nói thật ra, đủ mọi cách nói, vô lượng cách nói đều nhằm diễn tả một 

chuyện   “Không  - Hữu  chẳng  hai,  Tánh  không,  Tướng  có” ,  cho  nên  chúng 

vô ngại. 

 “Đẳng  chân  môn  chi  tịch  tịch” :   “Đẳng”   là  bình  đẳng,  “chân  môn”   là 

tánh  môn.  Bản  thể  của  Tánh  là  thật,  vĩnh  viễn  chẳng  biến  đổi.  Trong  Phật 

pháp  nói  tới  chân  và  vọng;  phàm  những  gì  biến  đổi  đều  là  hư  vọng,  phàm 

những gì vĩnh hằng bất biến sẽ là chân. Quý vị phải hiểu rằng cái vĩnh hằng 

bất biến trong hết thảy pháp thế gian lẫn xuất thế gian chỉ có tự tánh, ngoài 

tự tánh ra, có pháp nào bất biến đâu? 



Động vật có sanh, lão, bệnh, tử, thực vật có sanh, trụ, dị, diệt, khoáng 

vật, tinh cầu có  thành, trụ,  hoại, không, thậm chí  hư không,  hư không  luôn 

có  sanh  diệt,  chỉ  vì  thời  gian  của  nó  rất  dài,  chúng  ta  thọ  mạng  ngắn  ngủi 

chẳng thể cảm nhận, quan sát được. Chuyện này được kinh Phật giảng rất rõ 

ràng,  đại  sư  Vĩnh  Gia  cũng  đã  từng  nói:   “Mộng lý  minh  minh  hữu  lục  thú, 

 giác hậu không không vô đại thiên”  (Mộng thì sáu nẻo rành rành, giác rồi cả 

cõi  đại  thiên  tan  tành),  đại  thiên  thế  giới  đấy  nhé!  Tông  môn  thường  nói: 

 “Phấn  toái  hư  không”   (Nghiền  nát  hư  không  thành  bột).  Do  vậy,  trong 

Tướng tông, hư không được xếp vào pháp Vô Vi, tức là xét theo mặt tướng, 

nó tợ hồ vô vi. Pháp Vô Vi gồm có sáu loại, chỉ có một thứ, tức Chân Như 

Vô Vi, là thật, những thứ khác đều chẳng thuần chân. Chân là tịch, trong hai 

chữ  Tịch  (trong  câu   “đẳng  chân  môn  chi  tịch  tịch” )  thì  một  chữ  Tịch  là 

động từ, chữ kia là danh từ. Do vậy, [câu  “đẳng chân môn chi tịch tịch”  có 

nghĩa  là] thanh tịnh, tịch diệt  giống  như Tịch trong tánh thể chân  môn, tức 

tướng tịch diệt. 



Trong kinh Nhân Vương, đức Phật đã giảng về năm địa vị của Bồ Tát, 

tức Ngũ Nhẫn, cao nhất là Tịch Diệt Nhẫn. Thấp hơn Tịch Diệt Nhẫn là Vô 

Sanh  Pháp  Nhẫn.  Chúng  ta  thường  nói  tới  Vô  Sanh  Pháp  Nhẫn;  bài  kệ  hồi 


hướng của người  niệm Phật có câu  “hoa khai kiến  Phật ngộ  Vô Sanh”.  Vô 

Sanh Pháp Nhẫn chẳng phải là cao nhất, nó là pháp được chứng bởi hàng Bồ 

Tát. Trong bộ kinh này, đức Phật bảo chúng ta chứng Vô Sanh Pháp Nhẫn là 

Thất Địa, Bát Địa, Cửu Địa, cũng không phải là hết sức cao! Sở chứng của 

Thập  Địa  và  Đẳng  Giác  Bồ  Tát  là  Tịch  Diệt  Nhẫn,  đấy  chính  là   “đẳng  ư 

 chân môn chi tịch tịch”. 



 “Hà Phật, hà tâm”  (Gì là Phật? Gì là tâm?): Nói Phật hay nói tâm đều 

là cách nói phương tiện của chư Phật Bồ Tát dành cho chúng sanh, nói thuận 

theo Tục Đế. Đấy là vì đức Phật thuyết pháp đã y theo Nhị Đế (Chân Đế và 

Tục Đế) để nói. Đây chính là nguyên tắc chung để thuyết pháp, dựa vào đâu 

để  nói?  Dựa  vào  Nhị  Đế.  Trong  Nhị  Đế  thì  một  là  Chân  Đế;  Chân  Đế  là 

chân tướng của sự thật, là cảnh giới được đích thân chứng bởi các vị đại Bồ 

Tát. Loại thứ hai là dựa theo Tục Đế, Tục Đế là những gì phàm phu chúng ta 

thường  nhận  biết,  là  kiến  giải  của  phàm  phu.  Nói  tới  Phật  hay  nói  tới  tâm 

đều  là  thuận  theo  kiến  giải  của  phàm  phu  để  nói.  Còn  nếu  tùy  thuận  cảnh 

giới của chư Phật Như Lai thì sao? Bèn sẽ là  “Gì là Phật? Gì là tâm? ” Nào 

có  Phật  hay  có  tâm?  Danh  tướng  ấy  hoàn  toàn  chẳng  có!  Danh  tướng  ấy 

chẳng phải là thật! Khi Phật giáo chưa truyền đến Trung Quốc, Lão Tử của 

Trung Quốc đã từng nhắc tới đạo lý ấy:  “Đạo khả đạo phi thường đạo, danh 

 khả  danh  phi  thường  danh” .  Danh  là  danh  từ,  thuật  ngữ,  quý  vị  khởi  lên 

những  danh  từ,  thuật  ngữ  thì  đã  mắc  sai  lầm!  Vốn  chẳng  có  danh,  quý  vị 

khởi  lên  cái  danh  là  đã  lầm  lẫn!  Khởi  lên  cái  danh,  tức  là  có  phân  biệt,  có 

chấp trước. Do vậy, nào có Phật, nào có tâm?   

  

 “Giám  sự  lý  chi  minh  minh” :  Chữ   “giám”   (鋻)  ở  đây  là  quan  sát, 

quan  sát  hết  thảy  sự  vật,  hết  thảy  nguyên  lý  trong  vũ  trụ.  Hai  chữ   “minh”  

(明) ở đây cũng một chữ là danh từ, chữ kia là động từ, [hàm nghĩa] rõ ràng, 

minh  bạch.  Câu   “đẳng  chân  môn  chi  tịch  tịch”   trong  phần  trước  nếu  nói 

theo kinh Bát Nhã thì chính là  “Bát Nhã vô tri” , Tịch là vô tri.  “Giám sự lý 

 chi minh minh”  chính là  “vô sở bất tri” (không gì chẳng biết).  “Bát Nhã vô 

 tri, vô sở bất tri”.  Nếu quý vị muốn không gì chẳng biết thì trước hết quý vị 

phải đạt tới  “vô tri”.  Đạo lý này nằm ở chỗ nào? Quý vị phải hiểu rằng: Khi 

tâm địa đạt tới chỗ thanh tịnh, tịch diệt thì Phật pháp hay pháp thế gian quý 

vị đều buông  xuống  hết. Quý  vị còn có chút  gì đó thì sẽ chẳng thể đạt đến 

tịch  diệt,  quý  vị  chẳng  nhập  cảnh  giới  ấy.  Toàn  bộ  đều  buông  xuống,  tánh 

thể của quý  vị  hoàn toàn  hiện  tiền, tận  hư không, trọn pháp  giới do tự tánh 

biến  hiện,  đâu  có  thứ  gì  tự  tánh  chẳng  biết!  Đâu  có  đạo  lý  ấy!  Tự  tánh  là 

Năng Biến, vạn pháp là Sở Biến. Sau khi nhập được cảnh giới ấy, Năng và 

Sở là một, không hai; do vậy, trong cảnh giới ấy, Tịch là giống như sự tịch 

tịnh (vắng lặng, thanh tịnh) trong chân môn, đồng thời lại có thể chiếu rõ hết 

thảy vạn pháp rõ rệt, minh bạch. 



 “Thường tâm, thường Phật” : Ở đây lại nêu lên một chuyện nhằm thí 

dụ.  “Thường tâm, thường Phật”  là nói theo mặt Tướng, nói theo mặt Dụng. 

 “Hà tâm, hà Phật, phi tâm, phi Phật”  là nói theo mặt Lý, nói theo mặt Tánh. 

 “Song vong  chánh  nhập”   (Nhập  thẳng  vào  nơi  hai  bên  cùng  mất),  hai  bên 

chẳng  lập,  Trung  Đạo  cũng  không  có,  nếu  quý  vị  cho  là  có  Trung  Đạo  thì 

quý vị lại chấp trước rồi, quý vị lại phân biệt, chấp trước mất rồi! Đây đúng 

là một niệm chẳng sanh. 

 “Tịch  Chiếu  song  lưu” :  Cảnh  giới  này  và  cảnh  giới  trong  phần  trước 

khác nhau ở chỗ nào? Chúng ta nhất định phải phân biệt được chỗ này. Cảnh 

giới trong phần trước tuy có Thể nhưng không có Dụng. Người ấy khế nhập 

thể tánh, đạt đến vô sở niệm; người ấy thật sự niệm, có Thể nhưng chẳng có 

Dụng. Còn trong tầng thứ tư này lại vừa có Thể, vừa có Dụng, từ Thể khởi 

Dụng.  Nếu  dùng  Bát  Nhã  để  nói  thì  phần  trên  chú  trọng  nơi   “Bát  Nhã  vô 

 tri” ;  còn  trong  phần  thứ  tư  thì  chú  trọng  nơi   “Bát  Nhã  vô  sở  bất  tri”   (Bát 

Nhã  không  gì  chẳng  biết),  nó  khởi  tác  dụng.  Do  đây  biết  rằng:  Trong  Phật 

pháp, công phu Tịch Chiếu này cũng có thể gọi là pháp môn Tổng Trì. Gọi 

là Tổng Trì vì đây là tổng cương lãnh, tổng nguyên tắc trọng yếu, bất luận tu 

học pháp môn nào [đều phải tuân theo tổng nguyên tắc ấy], niệm Phật cũng 

chẳng phải  là  ngoại  lệ. Tịch  là  tâm thanh  tịnh, do  vậy, chúng  ta tu  môn  gì, 

chính mình phải hiểu rõ: Tu tâm thanh tịnh là đúng, tu đúng như pháp. Tâm 

nhất  định  phải  thanh  tịnh,  muốn  tâm  thanh  tịnh,  nhất  định  phải  lìa  vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước. Chẳng những trong pháp thế gian không thể có 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, mà trong Phật pháp cũng chẳng được có 

vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  đều  chẳng  thể  được!  Phải  dụng  công  ở 

nơi ấy, tức là phải thật sự thấy thấu suốt, buông xuống. Chiếu là điều gì cũng 

hiểu rõ, trọn chẳng mê hoặc. Nếu có Tịch mà không có Chiếu thì thưa cùng 

quý  vị,  đấy  chính  là  vô  minh.  Có  Chiếu  nhưng  không  có  Tịch  thì  gọi  là 

Cuồng Huệ. Công phu Tịch và Chiếu phải bình đẳng, đấy gọi là Thiền Định. 







 Ngũ, trùng trùng vô tận niệm Phật môn. 

  

五 重 重 無 盡 念 佛 門。  



(Năm là môn niệm Phật trùng trùng vô tận)  





Phần trước nói về từ Thể khởi Dụng, ở đây hoàn toàn nói về tác dụng; 

tác  dụng  vô  lượng  vô  biên.  Một  bộ  kinh  Hoa  Nghiêm  nhằm  hiển  thị  pháp 

môn Niệm Phật trùng trùng vô tận. 





 Lý ký vô tận. 

  

理 既 無 盡。  



(Lý đã vô tận)  





Lý  là  tâm  tánh,  đúng  là  chẳng  cùng  tận,  Bát  Nhã  cũng  nằm  trong  số 

lượng đó. 





 Dĩ Lý dung Sự, Sự diệc vô tận. 

  

以 理 融 事，事 亦 無 盡。  



(Dùng Lý để dung hội Sự, Sự cũng vô tận). 





Sự tướng do đâu  mà có? Sự tướng từ thể tánh biến  hiện ra. Nói cách 

khác,  Năng  Biến  vô  tận,  đương  nhiên  Sở  Biến  cũng  vô  tận.  Đấy  là  chân 

tướng của sự thật. Do vậy…  





 Cố tùy nhất môn, nhiếp nhất thiết môn. 

  

故 隨 一 門，攝 一 切 門。  



(Cho nên bất cứ một môn nào đều nhiếp hết thảy các môn khác)  





 “Tùy”   là  tùy  ý  lấy  một  môn,  “nhất”   là  bất  cứ  môn  nào,  chứ  không 

phải  là độc  nhất, chẳng phải  là chuyên  nhất, bất cứ  một  môn  nào cũng đều 

có thể bao quát hết thảy môn. Do vậy, trong kinh Đại Thừa, đức Phật thường 

nói một lỗ chân lông nơi chánh báo của chúng ta, một vi trần trong y báo đều 

có thể thâu nhiếp trọn khắp vô lượng vô biên pháp giới. Tận hư không, trọn 

pháp giới là ở đâu vậy? Trên đầu một sợi lông, đầu sợi lông không phình to, 

pháp  giới  cũng  chẳng  rút  nhỏ,  vì  sao  trong  một  đầu  lông  có  thể  thấy  một 

pháp  giới?  Trong  một  đầu  lông  thấy  một  vị  Phật  giảng  kinh  thuyết  pháp 

chẳng hy hữu, thấy vô lượng vô biên chư Phật đang giảng kinh thuyết pháp, 

đấy  mới  là  mầu  nhiệm!  Đấy  chính  là  điều  thường  được  kinh  Hoa  Nghiêm 

nói tới. Quả thật chúng  ta không cách  nào tưởng tượng được, pháp  môn  vô 

chướng  ngại chẳng thể  nghĩ bàn!  Lý của  nó là  như thế, Sự cũng  giống  như 

thế.  Do  vậy,  chúng  ta  mới  thật  sự  liễu  giải  lời  Phật  dạy:   “Pháp  môn  bình 

 đẳng, chẳng có cao thấp” , đúng là như vậy đó! 



Những  pháp  môn  nào  vậy?  Pháp  thế  gian  hay  xuất  thế  gian,  bất  cứ 

một pháp nào cũng đều là pháp môn. Lại thưa với quý vị, đâu có pháp nào là 

Phật pháp hay pháp thế gian! Phật pháp hay pháp thế gian đều là tùy thuận 

chúng  sanh  mà  nói,  thuận  theo  hư  vọng,  phân  biệt,  chấp  trước  của  chúng 

sanh để nói. Phải nói với quý vị sự tướng chân thật: Không có pháp thế gian, 

mà cũng chẳng có Phật pháp! Trong phần trước đã nói  “hà tâm, hà Phật” , gì 

là tâm, gì là Phật, gì là pháp thế gian, gì là Phật pháp, đều chẳng có! Trong 

tâm quý vị từ trước đến nay chẳng dấy lên những ý niệm ấy thì tâm quý vị 

chính  là  pháp  giới,  pháp  giới  chính  là  tâm  của  quý  vị,  tâm  là  chính  mình, 

chính mình là pháp giới, tận hư không, trọn pháp giới là chính ta. Nhập được 

cảnh  giới  ấy  gọi  là   “nhập  pháp  giới” ,  chúng  ta  giảng  bộ  kinh  này,  trong 

kinh  [Bát  Thập]  Hoa  Nghiêm  gọi  phần  này  là  “Nhập  Pháp  Giới  Phẩm”. 

Những  vị  [Pháp  Thân  đại  sĩ]  ấy  nhập  như  thế  nào?  Nhập  như  vậy  đó!  Do 

vậy, phải nhớ kỹ:  “Cố tùy nhất môn, nhiếp nhất thiết môn”  (Cho  nên dùng 

bất cứ một môn nào đều nhiếp hết thảy các môn khác). Chúng ta hiểu được 

đạo lý này, quý vị tu học sẽ định được tâm. Biết điều gì? Bất cứ pháp  môn 

nào đều có thể thâu  nhiếp  trọn  khắp  vô  lượng  vô biên pháp  môn,  vô  lượng 

vô biên pháp môn đều bao quát trong một môn này của ta. 



Nay  chúng  ta  chọn  lấy  một  môn,  môn  nào  vậy?  Nam  Mô  A  Di  Đà 

Phật. Tất cả vô lượng vô biên pháp môn thế gian hay xuất thế gian đều nằm 

trong một môn này. Người khác chọn pháp môn tham Thiền thì vô lượng vô 

biên  pháp  môn  đều  nằm  trong  sự tham  cứu  của  người  ấy.  Còn  người  khác 

nữa  trì  chú  thì  suốt  ngày  từ  sáng  đến  tối  niệm  chú,  hết  thảy  pháp  môn  đều 

nằm  trong  một  câu  chú.  “Một tức  hết  thảy,  hết  thảy  chính  là  một”,   đâu  có 

cái nào là tốt, cái nào không tốt ư? Tốt giống hệt như nhau, đều tốt cả! Trong 

những cái đều tốt, chúng ta phải biết căn tánh của chính mình, pháp môn nào 

thích  hợp cho ta  học, ta tu  rất thuận tiện, tu  học không phí sức, tu rất  hoan 

hỷ, rất tự tại, quý vị sẽ thành tựu đặc biệt dễ dàng! Đấy là điều mà các vị tổ 

sư, đại đức kể cả chư Phật, Bồ Tát đều bảo với chúng ta: “Niệm Phật thuận 

tiện nhất. Pháp môn này thuận tiện nhất, dễ dàng nhất!” 







 Dung tư ngũ môn, dĩ vi nhất trí. 

  

融 斯 五 門，以 為 一 致。  



(Dung hợp năm môn này thành một)  





Đối  với  năm  môn  đã  nói  trên  đây,  đem  cả  năm  môn  viên  dung  quy 

nạp thành một. 





 Tức  thị  thử  trung  năng  niệm  chi  tâm  dữ  tiền  sở  niệm  thập  Phật 

 cảnh hợp. 



即 是 此 中 能 念 之 心 與 前 所 念 十 佛 境 合。 



(Tức hợp cái tâm niệm Phật ở đây với mười cảnh Phật được niệm đã 

nói trong phần trước)  





Phần trước nói  tới hai  mươi  môn,  hai  mươi  môn được chia thành  hai 

đoạn, đoạn trước là Phật, đoạn sau là pháp. Trong phần trước tôi đã từng nói 

qua rồi. Đấy là Sở Niệm (đối tượng được niệm), còn trong đoạn này nói tới 

Năng  Niệm  (cái  tâm  niệm  Phật).  Cái  tâm  Năng  Niệm  và  Phật  cảnh  được 

niệm tương hợp, tương ứng. 





 Phi hợp, phi tán. 

  

非 合 非 散。 



(Chẳng hợp, chẳng tan)  





Hợp có giới hạn của hợp hay không? Hợp ở chỗ nào? Đúng là giống 

như  nước  và  sữa  hòa  lẫn,  không  cách  nào  phân  chia.  Đừng  nghe  kinh  này 

xong,  đọc  đoạn  văn  tự  này  xong,  sẽ  lại  bị  nó  xoay  chuyển.  “Lại  có  một 

Năng, lại có một cái Sở, lại có một cái Hợp”, vậy là hỏng rồi! Nhiều thứ như 

vậy  sao?  Nghe  xong,  quý  vị  phải  biết  dung  hội.  Do  vậy,  phải  là  lìa  tướng 

ngôn thuyết, lìa tướng danh tự, lìa tướng tâm duyên thì quý vị mới khế nhập 

được! Nếu quý  vị phân  biệt  những tướng  này, chấp trước  nơi  những  tướng 

này, suốt cả  một đời  này quý  vị chẳng thể khế  nhập được!  Đấy  là chỗ  khó 

khăn  trong  việc  học  Phật.  Nếu  như quý  vị  có  thể  thật  sự  lìa  tướng;  đối  với 

ngôn thuyết, danh tướng đều chẳng dấy lên ý niệm thì Phật pháp rất dễ dàng! 

Vừa  nghe  liền  ngộ  nhập,  chẳng  phải  là  không  có  người  như  vậy.  Qua  kinh 

điển,  chúng  ta  thấy  trong  thuở  đức  Thế  Tôn  thuyết  pháp,  những  vị  đệ  tử 

nghe Phật giảng kinh, thuyết pháp, Phật chưa giảng xong họ đã khai ngộ, họ 

liền chứng quả, họ khế nhập. Vì sao họ có thể như vậy,  mà chúng ta chẳng 

thể? Các vị ấy không phân biệt, không chấp trước, không khởi vọng tưởng, 

lìa tướng ngôn thuyết, tức là không chấp trước. Lìa tướng danh tự là không 

phân biệt, lìa tướng tâm duyên là không có vọng tưởng. Vì thế, các vị ấy vừa 

nghe,  tuy  nghe  không  nhiều,  liền  nhập  cảnh  giới  của  Như  Lai.  Ngày  nay 

chúng ta nghe, nghe mấy chục năm, càng nghe càng hồ đồ, chẳng khai ngộ! 

Càng nghe càng hồ đồ, càng nghe càng lắm vọng tưởng, càng nghe phân biệt 

càng nặng, vậy có phải là hỏng bét hay không? Bệnh đổ ra ở chỗ nào? Chính 

là  do  chúng  ta  chấp  trước  ngôn  thuyết,  chấp  trước  văn  tự,  chấp  trước  danh 

tướng, hỏng ở chỗ này! 



Do  vậy,  ở  đây  nói   “phi  hợp,  phi  tán”   (chẳng  phải  hợp,  chẳng  phải 

tan). Đem hai thứ hợp và tán, hợp và tán là hai pháp, là hai đầu mối, gạt bỏ 

hết, sau đó sẽ là cảnh giới này:  





 Thiệp nhập trùng trùng. 

  

涉 入 重 重。 



(Tiến nhập tầng tầng lớp lớp)  





 “Trùng  trùng”   có  nghĩa  là  vô  tận.  Nói  thật  ra,  trùng  trùng  trong  tự 

tánh ư? Thật đấy! Trong tự tánh vốn chẳng có trùng trùng, trùng trùng vô tận 

pháp giới đều sanh từ vọng tưởng, chấp trước của hết thảy chúng sanh. Sau 

khi  quý  vị  nhập  cảnh  giới  ấy  xong,  đối  với  cảnh  giới  của  vô  lượng  chúng 

sanh quý vị đều thấu hiểu rõ ràng, minh bạch, chúng ta thường gọi đó là lục 

đạo,  là  mười  pháp  giới.  Nhân  duyên,  quả  báo  trong  ấy  không  có  một  điều 

nào chẳng rõ ràng, không có một điều nào chẳng hiểu rõ. Do vậy, quý vị có 

thể phổ độ hết thảy chúng sanh. Chư Phật, Bồ Tát, Pháp Thân đại sĩ đều có 

năng lực ấy. Vì sao các ngài không đến độ tôi vậy? Duyên chưa chín muồi! 

Thế nào là duyên chưa chín muồi? Đến giảng cho tôi, tôi vẫn chẳng thể tin 

tưởng,  nói  với  tôi,  tôi  nghe  hiểu,  nhưng  tôi  vẫn  làm  không  được,  tức  là 

duyên  chưa  chín  muồi.  Duyên  chín  muồi  thì  [căn  cơ  của]  người  ấy  thành 

thục, các Ngài cũng phải độ.  “Phật thị môn trung, bất xả nhất nhân” (Trong 

cửa  nhà  Phật,  chẳng  bỏ  một  ai).  Đại  chúng  [căn  cơ]  chín  muồi  rồi  thì  các 

Ngài  sẽ  dùng  ứng  thân  đến  độ;  mỗi  một  cá  nhân  căn  cơ  chín  muồi  thì  các 

Ngài  thường  dùng  hóa  thân  để  độ,  đúng  là   “trong  cửa  nhà  Phật,  chẳng  bỏ 

 một  ai”.   Do  vậy,  chúng  ta  học  Phật,  chẳng  cần  trách  móc  Phật,  Bồ  Tát 

không  chiếu  cố  chúng  ta;  trên  thực  tế,  chư Phật,  Bồ  Tát suốt  ngày  từ  sáng 

đến tối ở quanh chúng ta, các Ngài hiểu rõ chúng ta, nhưng chúng ta chẳng 

nhận  biết  các  Ngài.  Tới  khi  nào  tâm  chúng  ta  thật  sự  mong  cầu  pháp,  cầu 

pháp  tức  là  thật  sự  mong  cầu  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác,  Phật,  Bồ  Tát  sẽ 

hiện  tiền,  đến  dạy  cho  quý  vị  phương  pháp,  đến  giúp  đỡ  quý  vị,  thành  tựu 

quý vị. 







 Nan tư cảnh dã. 

  

難 思 境 也。  



(Là cảnh khó nghĩ tưởng được)  





 “Nan  tư”   tức  là  cảnh  giới  ấy  chẳng  thể  nghĩ  bàn!  Do  vậy,  tên  của 

phẩm  này  là  Nhập  Bất  Tư  Nghị  Giải  Thoát  Cảnh  Giới  Phổ  Hiền  Hạnh 

Nguyện Phẩm. Tựa đề trong bản Hoa Nghiêm tám mươi quyển ghi đơn giản 

hơn: Nhập Pháp Giới Phẩm. Pháp giới là cảnh giới chẳng thể nghĩ bàn. Đoạn 

khai thị này của đại sư Thanh Lương cũng nhằm giải thích lời giáo huấn của 

tỳ-kheo  Cát  Tường  Vân  dành  cho  Thiện  Tài  đồng  tử,  nhưng  đoạn  này  lại 

quán  triệt  toàn  bộ  kinh  Hoa  Nghiêm.  Đối  với  năm  mươi  ba  lần  tham  học 

trong  phần  sau,  đoạn  văn  này  quán  triệt  toàn  bộ  kinh.  Chúng  ta  xem  tiếp 

đoạn văn tự trong phần sau:  





 Thử sơ thiện hữu thôi thắng chi trung, toàn cụ chư môn. 

  

此 初 善 友 推 勝 之 中，全 具 諸 門。  



(Trong phần đề cao  người khác thù thắng  hơn  mình của  vị thiện  hữu 

đầu tiên, có đủ trọn vẹn các môn)  





Trong đoạn kinh văn đề cao những vị thiện tri thức khác cao siêu hơn 

mình  của  chương  tỳ-kheo  Cát  Tường  Vân  này,  năm  môn  Năng  Niệm  và 

mười môn Sở Niệm đều trọn đủ. 

  

  

 Hạ chư thiện hữu  

  

下 諸 善 友。 



(Các vị thiện hữu kế tiếp)  





Tiếp  theo  là từ tỳ-kheo  Hải Vân trở đi cho đến tận Phổ  Hiền  Bồ  Tát 

mười đại nguyện vương dẫn về Cực Lạc. 





 Hoặc hữu biệt dụng. 

  

或 有 別 用。  



(Hoặc có vị dùng riêng). 





Không  nhất định sử dụng toàn bộ, có  vị chỉ sử dụng  mấy  môn trong 

[mười môn Niệm Phật] ấy. Có vị dùng mấy môn này, có vị dùng  mấy môn 

kia. Nhưng ở chỗ này là nói trọn hết [cả mười môn], thảy đều trọn vẹn. Đọc 

những  phần  sau  từ  đoạn  kinh  văn  này  trở  đi,  quý  vị  sẽ  có  thể  hiểu  rõ.  Do 

vậy,  đoạn  này  hết  sức  trọng  yếu,  đoạn  này  chính  là  tổng  cương  lãnh,  tổng 

nguyên tắc. Dưới đây là nêu một thí dụ:  





 Giải Thoát trưởng giả dụng duy tâm môn. 

  

解 脫 長 者 用 唯 心 門。  



(Trưởng giả Giải Thoát dùng môn duy tâm [niệm Phật])  





Tức là chuyên môn dùng môn thứ hai  “nhiếp cảnh duy tâm niệm Phật 

 môn”.  Ngài dùng môn ấy. 





 Phổ Đức Tịnh Quang quán đức tướng đẳng, giai thị thử trung chư 

 môn biệt nghĩa. 

  

普 德 淨 光 觀 德 相 等，皆 是 此 中 諸 門 別 義。  



(Phổ  Đức  Tịnh  Quang  quán  những  thứ  như  đức  tướng  v.v…  đều  là 

những nghĩa riêng biệt của các môn ở đây)  





Từ đây trở đi, chúng ta đều có thể thấy rõ [nhận định ấy]. 





 Tương thử ngũ môn, đối hội kinh văn, khả dĩ ý đắc. 

  

將 此 五 門，對 會 經 文，可 以 意 得。  



(Đem  năm  môn  này,  đối  chiếu  với  kinh  văn,  sẽ  có  thể  hiểu  được  ý 

nghĩa)  





Quý vị chỉ cần nắm được nguyên tắc vừa nói trong đoạn văn này. Quý 

vị  ai  nấy  hãy  nên  nhớ  kỹ,  năm  mươi  ba  lần  tham  học  từ  đây  trở  đi,  quý  vị 

thấy được ý nghĩa của lời đại sư nói thì quý vị sẽ hiểu được Ngài đã quy nạp 

vào một môn Niệm Phật ở đây. 







  Niệm  Phật  nhất  môn,  chư  giáo  hân  tán,  lý  trí  thâm  viễn,  thế  đa 

 cộng hành, cộng phục lược tự, vô yếm phiền thuyết. 



念  佛  一  門，諸  教  欣  讚，理  致  深  遠，世  多  共  行。共  復  略 

敘，無 厭 繁 說。 



(Một  môn  Niệm  Phật  được  các  giáo  đều  vui  mừng  khen  ngợi,  lý  đạt 

tới  mức  sâu  xa,  trong  cõi  đời  được  đa  số  cùng  hành,  lại  còn  giải  bày  đại 

lược, không ngại nói rườm rà)  





Câu  này  nhằm  tổng  kết  pháp  môn  Niệm  Phật  chẳng  thể  nghĩ  bàn. 

 “Chư giáo”  là Hiển giáo, Mật giáo, Tông môn, Giáo hạ, đều bao quát trong 

ấy. chỉ cần  là  một  vị thiện tri thức thật sự, không có  vị  nào chẳng tán thán. 

Nếu chấp trước  một  môn  này, phủ định  một môn kia thì  những kẻ  như vậy 

đều là hạng thiếu thông hiểu, vẫn chưa thông đạt. Hễ thật sự thông đạt không 

có ai chẳng tán thán pháp môn Niệm Phật. Nếu quý vị hỏi người ấy vì sao, 

thì  do  người  ấy  là  bậc  tu  Thiền  hoặc  tu  Mật  thành  tựu,  [họ  phải]  tán  thán 

Thiền, tán thán Mật, đấy là bổn phận của họ. Nhưng người thật sự thành tựu, 

tâm  từ  bi  hiện  tiền,  [trông  thấy]  vẫn  còn  có  chúng  sanh  đông  đảo,  những 

pháp  môn  ấy  không  khế  cơ,  họ  sẽ  chẳng  đạt  được  lợi  ích.  Nhằm  phổ  độ 

chúng sanh, nhất định vị ấy phải tán thán pháp môn Niệm Phật. Đấy là chân 

thiện tri thức, quyết định không có cái nhìn môn hộ hẹp hòi. 



Chúng ta thấy trong Thiền tông cận đại, lão hòa thượng Hư Vân là bậc 

đại  đức  Thiền  Tông  thời  cận  đại.  Quý  vị  xem  cuốn  Phương  Tiện  Khai  Thị 

Lục, trong cuốn sách ấy có mấy chục thiên. Những khai thị lúc tuổi già của 

lão nhân gia, gần như là những lời Ngài dạy khi đã một trăm mười bảy tuổi. 

Chúng  tôi  đã  đọc  tập  sách  nhỏ  ấy,  trong  ấy  chỉ  có  hai  thiên  giảng  về  tham 

Thiền, còn toàn bộ những thiên khác đều là khuyên người ta hãy niệm A Di 

Đà Phật cầu sanh Tịnh Độ, đấy  là  bậc chân thiện tri thức trong  Tông  môn! 

Ngài  dạy  chúng  ta  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  thưa  với  quý  vị,  lão  hòa  thượng  Hư 

Vân chẳng cầu sanh Tịnh Độ, Ngài chẳng  niệm  A Di  Đà Phật,  Ngài chẳng 

cầu  sanh  Tịnh  Độ,  nhưng  Ngài  dạy  chúng  ta  niệm  A  Di  Đà  Phật  cầu  sanh 

Tịnh Độ. Ngài sanh  về đâu? Ngài sanh  về chỗ Di  Lặc  Bồ Tát. Vì sao Ngài 

không khuyên chúng ta niệm Di Lặc Bồ Tát, cầu sanh Di Lặc Tịnh Độ? Vì 

chúng  ta  làm  không  được!  Môn  đình  của  Di  Lặc  Bồ  Tát  rất  cao,  chúng  ta 

không chen chân vào được, lão hòa thượng có năng lực tiến nhập, chứ người 

bình  thường  chẳng  thể  tiến  nhập  được;  nơi  người  bình  thường  có  thể  tiến 

nhập chính là thế giới Cực Lạc của A Di Đà Phật. Do vậy, trong lúc tuổi già, 

Sư  đặc  biệt  tán  thán  A  Di  Đà,  khuyên  tu  Tịnh  Độ.  Đấy  là  vị  thiện  tri  thức 

chân chánh. Những vị đồng tu học Phật chúng ta phải biết trong xã hội hiện 

thời,  người  mang  tri  kiến  môn  hộ  sâu  nặng  rất  đông,  chấp  trước  pháp  môn 

của họ là siêu trỗi, chê [pháp môn của] những người khác đều là sai trái. 



Ở ngoài, tôi thường nghe có người nói: “Thưa pháp sư! Có người nghĩ 

một câu A Di Đà Phật chẳng thể thành tựu, quá ít mà!” Người ấy đến nói với 

tôi lời đó, tôi bèn bảo người ấy: “Tôi nghe lão pháp sư Đàm Hư đã nói trong 

cuốn Niệm Phật Luận, lão nhân gia giảng khai thị trong Phật thất, một đồ đệ 

của lão hòa thượng Đế Nhàn làm nghề vá nồi, nhờ một câu A Di Đà Phật mà 

đứng  vãng  sanh.  Tôi  tin  tưởng,  tôi  căn  cứ  vào  đấy  là  được  rồi.  Người  ta 

không  biết  chữ,  thứ  gì  cũng  chưa  từng  học  qua,  mà  một  câu  A  Di  Đà  Phật 

niệm  suốt  ba  năm  liền  có  thể  đứng  vãng  sanh.  Tôi  học  như  vậy  là  đủ  rồi, 

những  thứ  khác  tôi  không  mong  mỏi.  Quý  vị  cảm  thấy  một  câu  chẳng  đủ, 

muốn  học  cho  nhiều,  quý  vị  cứ  học  thứ của  quý  vị,  tôi  vẫn  hành  pháp  của 

tôi, tôi quyết định chẳng bị quý vị lay động!” Đấy là lý do vì sao tôi lại cho 

in một vạn cuốn Niệm Phật Luận, in ra với số lượng lớn. Thật sự muốn nói 

tới chuyện cứu vãn thế giới trong hiện thời thì cuốn Niệm Phật Luận ấy còn 

hay  hơn  kinh  Hoa  Nghiêm  nữa!  Giảng  kinh  Hoa  Nghiêm  xong,  cũng  có  vị 

nghe xong hiểu lầm, chứ Niệm Phật Luận tuyệt đối không gây hiểu lầm, một 

câu  A  Di  Đà  Phật  niệm  đến  cùng  cực,  không  ai  chẳng  vãng  sanh!  Nhưng 

điều cần nói ở đây là phải buông xuống vạn duyên. Nếu quý vị có hoài nghi, 

có  xen  tạp  thì  quý  vị  vẫn  chưa  thể  thành  công!  Niệm  đến  mức  không  hoài 

nghi,  không  xen  tạp,  không  gián  đoạn,  không  có  một  ai  chẳng  thành  công! 

Đấy chính là  “Niệm Phật nhất môn, chư giáo hân tán”  (Một môn Niệm Phật 

được  các  giáo  vui  vẻ  khen  ngợi),  “hân”   là  vui  vẻ,  [ “hân  tán”  là]  hoan  hỷ 

tán thán. 



 “Lý  trí  thâm  viễn” :  Lý  luận  của  pháp  môn  này  hết  sức  sâu,  hết  sức 

rộng,  “Thế  đa  cộng  hành” :  Cõi  đời  phần  nhiều  cùng  hành  là  vì  được  hết 

thảy chư Phật khen ngợi. Đại sư Thanh Lương là bậc chân thiện tri thức đại 

từ đại bi, Ngài là tổ sư của Hoa Nghiêm Tông, ở đây, Ngài khuyên chúng ta 

niệm Phật. Trong hội Hoa Nghiêm khuyên chúng ta niệm Phật, chẳng sợ lôi 

thôi, chẳng sợ phiền phức, rát  miệng  xót  lòng khuyên  lơn chúng ta. Chúng 

tôi giảng đoạn này đến đây, lại xem đoạn kinh văn tiếp theo. 







 Như thị đẳng vô lượng vô số Niệm Phật môn, nhi ngã vân hà năng 

 tri năng thuyết bỉ công đức hạnh. 

  

如  是  等 無  量  無 數  念  佛  門，而  我 云  何  能 知  能說  彼  功 德 

行。  



(Vô lượng vô số môn Niệm Phật như thế, ta làm sao có thể biết được, 

nói được hạnh công đức của các môn ấy)  





Đây  là  lời  lẽ  khiêm  hư  của  tỳ-kheo  Cát  Tường  Vân.  Ngài  nói  ra  hai 

mươi mốt thứ, Sở Niệm gồm hai mươi mốt môn, Năng Niệm gồm năm môn. 

Nói thật ra, những điều Ngài đã nói đã gần như viên mãn rồi, nhưng Ngài sử 

dụng phương pháp quy nạp, chứ nếu nói cặn kẽ thì chẳng thể tận, nói cặn kẽ 

sẽ là  “vô lượng vô số môn Niệm Phật”.  Tất cả hết thảy pháp môn đều là môn 

Niệm  Phật,  không  có  một  pháp  nào  chẳng  phải  là  môn  Niệm  Phật.  Nếu 

chẳng phải  là  môn Niệm Phật, làm sao quý  vị có  thể thành  Phật được?  Bất 

luận  quý  vị  tu  hành  một  phương  pháp  nào,  tu  hành  đến  tối  hậu  đều  có  thể 

thành Phật, thành Phật chính là niệm Phật, niệm Phật mới có thể thành Phật! 

Điều cuối cùng trong ba  món phước của Quán Kinh là  “tin sâu nhân quả”.  

Tin sâu  nhân quả  là  như tôi đã nói  rồi đó, niệm  Phật  là nhân, thành  Phật  là 

quả,  đấy  mới  là  đúng,  là  tương  ứng.  Tất  cả  hết  thảy  pháp  môn  đều  có  thể 

thành Phật, tất cả hết thảy pháp môn đều dạy hãy hành môn Niệm Phật, bất 

quá phương pháp Niệm Phật khác nhau! 



 “Nhi ngã vân hà năng tri năng thuyết bỉ công đức hạnh” : Đây là lời 

lẽ khiêm hư của Cát Tường Vân Bồ Tát. Tôi làm sao có thể biết, có thể nói 

vô lượng vô biên công đức của các pháp ấy! Đây là lời tổng kết, ý nghĩa rất 

rõ ràng. Cho nên…  



 Tổng kết khả tri. 

總 結 可 知。  

(Có thể hiểu được ý nghĩa của lời tổng kết). 



Lại  xem tiếp đoạn  lớn thứ năm trong kinh văn. Mỗi  một phần kinh  văn 

đều gồm sáu đoạn lớn. Đây là đoạn thứ năm:  



 Thiện nam tử! Nam phương hữu quốc, danh viết Hải Môn. Bỉ hữu tỳ-

 kheo, danh vi Hải Vân. Nhữ vãng bỉ vấn, Bồ Tát vân hà học Bồ Tát hạnh, 

 tu Bồ Tát đạo  

善 男 子，南 方 有 國，名 日 海 門。彼 有 比 丘，名為 海 雲。汝 

往 彼 問，菩 薩 云 何 學 菩 薩 行，修 菩薩 道。 

(Này thiện nam tử! Phương Nam có nước tên là Hải Môn. Nơi đó, có tỳ-

kheo tên là Hải Vân. Ngươi qua đó hỏi Bồ Tát nên học Bồ Tát hạnh, tu Bồ 

Tát đạo như thế nào?)  



Từ đoạn văn này trở đi. Chúng ta xem lời chú giải cho đoạn lớn thứ năm 

này. 



 Đệ ngũ, thiện nam tử Nam phương hữu quốc hạ. 



第 五 善 男 子 南 方 有 國 下。 

(Thứ năm, từ  “Này thiện nam tử! Phương Nam có nước…”  trở đi)  



Đoạn kinh văn từ đây trở đi. 





 Chỉ thị hậu hữu. 

  

指 示 後 友。  



(Chỉ dạy [cho Thiện Tài đồng tử biết về] vị thiện hữu kế tiếp)  





Cũng  tức  là  nói  theo  cách  hiện  thời,  Ngài  giới  thiệu  một  vị  thiện  tri 

thức khác để Thiện Tài đến tham học. Ngươi đến chỗ ta, những gì ta biết đã 

nói  hết cho  ngươi  rồi, đã  dạy toàn bộ cho  ngươi  rồi;  nhưng  ngươi  là kẻ  rất 

khó  có,  ham  học  không  mệt  mỏi,  đáng  được  khen  ngợi.  Vậy  thì  ta  lại  giới 

thiệu  với  ngươi  một  vị  thiện  tri  thức  khác,  ngươi  hãy  đến  nơi  ấy  để  tham 

học,  thỉnh  giáo  vị  ấy.  Trong  đoạn  kinh  văn  này,  chia  thành  hai  đoạn,  hai 

đoạn [có độ dài] vừa phải. 







 Tiên chánh thị thiện hữu. 

  

先 正 示 善 友。  



(Trước hết, chỉ thẳng vị thiện hữu)  





 “Chánh”  là chỉ bày, chỉ bày trực tiếp vị thiện hữu, chỉ bày vị thiện tri 

thức. 





 Hậu tán hữu thành ích. 

  

後 歎 友 成 益。  



(Tiếp đó, khen ngợi những lợi ích đã được thành tựu bởi vị thiện hữu 

ấy)  





Đoạn sau  là tán  thán, khen  ngợi  vị thiện tri thức  mới được Ngài  giới 

thiệu. Khen ngợi đạo đức, học vấn của vị ấy một phen để tín tâm của Thiện 

Tài  càng  thêm  mạnh  hơn,  mong  mỏi  Thiện  Tài  qua  chỗ  ấy  tham  học  sẽ  có 

thành  tựu.  Trong  đoạn  này  lại  chia  thành  hai  đoạn  nữa,  một  hàng  kinh  văn 

chúng ta vừa mới đọc chính là đoạn thứ nhất. 





 Kim sơ. 

  

今 初。  



(Nay là đoạn thứ nhất)  





Đây là đoạn thứ nhất. 





 Tức Trị Địa Trụ thiện hữu. 

  

即 治 地 住 善 友。  



(Tức bậc thiện hữu thuộc phẩm vị Trị Địa Trụ). 





Trị Địa Trụ là địa vị Bồ Tát thứ hai, Cát Tường Vân đại diện cho Sơ 

Trụ,  còn  vị  kế  tiếp  là  Nhị  Trụ.  Thiện  Tài  tham  phỏng  Cát  Tường  Vân  bèn 

thành  Sơ  Trụ  Bồ  Tát,  Ngài  lại  tham  phỏng  tỳ-kheo  Hải  Vân,  nâng  lên  một 

cấp,  thành  Nhị  Trụ  Bồ  Tát.  Mỗi  một  lần  tham  phỏng  một  vị  thiện  tri  thức, 

địa  vị  của  Ngài  được  nâng  lên  cao  hơn.  Những  điều  được  nói  ở  đây  đều 

nhằm biểu thị pháp. 





 Hải Môn quốc giả, 

  

海 門 國 者。 



(Nước Hải Môn là…)  





 “Nước  Hải  Môn”   này  nằm  ở  đâu?  Nếu  quý  vị  khảo  chứng  lịch  sử, 

không  có  đâu!  Trong  địa  lý  cũng  không  có  địa  phương  này,  trong  lịch  sử 

cũng không  ghi chép  về  nó, đều  là do đức Thế Tôn thuyết pháp  hàm  nghĩa 

biểu  thị  pháp.  Trong  phần  trước  đã  nói  về  “Nam  phương”  rồi,  trọn  chẳng 

phải  thật  sự  là  Đông,  Nam,  Tây,  Bắc,  trong  phần  trước  tôi  đã  nói  phương 

Nam tượng trưng cho quang minh. Phàm chỗ nào thiện tri thức trụ đều gọi là 

“Nam phương”, cũng là nơi quang minh, nơi trí huệ, mang ý nghĩa này, biểu 

thị  ý  nghĩa  này,  trọn  chẳng  phải  thật  sự  là  Đông,  Nam,  Tây,  Bắc.  Thiện  tri 

thức trụ tại phương Bắc thì nơi ấy vẫn gọi là “Nam phương”. Trụ tại phương 

Đông, vẫn gọi là “Nam phương”, “Nam phương” biểu thị trí huệ, biểu thị  ý 

nghĩa này. 





 Hải Môn quốc giả, bỉ quốc chánh đương Nam Hải khẩu cố. 

  

海 門 國 者，彼 國 正 當 南 海 口 故。  



([Gọi là] nước Hải Môn vì nước ấy ở ngay cửa biển Nam)  





Đây  là  một  cách  giải  thích.  Ngài  sống  tại  một  nơi  chính  là  cửa  biển 

của Nam Hải, là một bến cảng, nay chúng ta gọi là “cảng khẩu”, nơi này là 

một hải cảng. Hải cảng ấy có ý nghĩa gì? 





 Biểu quán tâm hải. 

  

表 觀 心 海。 



(Biểu thị ý nghĩa “quán biển tâm”)  





Quý vị thấy ý nghĩa này, Hải biểu thị gì? Biểu thị tâm, tâm giống như 

biển cả. Tâm vô lượng vô biên. Do vậy, biển này biểu thị cái biển tâm. 





 Vi trị tâm địa thâm quảng môn cố. 

  

為 治 心 地 深 廣 門 故。  



(Là môn trị tâm địa sâu rộng vậy)  





Quý vị thấy Trị Địa, Trị Trụ Địa là trị cái gì? Trị tâm địa, tâm địa vừa 

sâu vừa rộng, nói chẳng thể tận, thật sự là chẳng có cùng tận. 





 Tỳ-kheo Hải Vân giả. 

  

比 丘 海 雲 者。 



(Tỳ-kheo Hải Vân là)  





Vì sao vị tỳ-kheo này có tên là Hải Vân? 





 Hải vi pháp môn. 

  

海 為 法 門。 



(Hải là pháp môn)  





Hải là biển tâm, là một pháp môn tu học. 





 Phổ Nhãn pháp vân thâm quảng phú nhuận chư chúng sanh cố. 

  

普 眼 法 雲 深 廣 覆 潤 諸 眾 生 故。  



(Mây pháp Phổ Nhãn sâu rộng, che phủ, thấm nhuần các chúng sanh)  





Những ý nghĩa hàm chứa trong danh hiệu của Ngài đều được nói hết 

ra.  “Phổ  Nhãn” ,  chúng  ta  thường  tán  thán  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  là  Thiên 

Thủ  Thiên  Nhãn  (ngàn  tay,  ngàn  mắt),  Thiên  Thủ  Thiên  Nhãn  có  nghĩa  là 

Phổ Nhãn. Phổ là phổ biến, là bình đẳng, không có phân biệt, cũng có nghĩa 

là không gì chẳng biết, không gì chẳng thể.  “Pháp Vân” : Vân là tỷ dụ được 

sử  dụng  nhiều  nhất  trong  kinh  điển.  Vân  (mây) tỷ  dụ  cho  sự  gì  chẳng  phải 

có,  chẳng  phải  không.  Quý  vị  thấy  chúng  ta  nhìn  vào  từng  tầng  mây,  thấy 

chúng  bồng  bềnh.  Hiện  thời  máy  bay  của  chúng  ta  bay  lên  trời,  quý  vị  có 

nắm được mây hay không? Không! Mây biểu thị chẳng phải có, chẳng phải 

không,  biểu  thị  Không  và  Hữu  như  một,  biểu  thị  ý  nghĩa  ấy,  biểu  thị  có 

Tướng, không Thể, Thể trọn chẳng thể được, Tướng thì có. Quý vị có thể tán 

thưởng mây, nhưng chắc chắn quý vị không nắm bắt nó được! Quý vị chẳng 

thể  có  được  nó,  Tướng  có,  Thể  không,  Thể  trọn  chẳng  thể  được,  nhưng  có 

Tướng.  Quý  vị  có  thể  thưởng  thức,  vui  thích  mây,  nhưng  chắc  chắn  chẳng 

nắm  bắt  được  nó.  Quý  vị  không  bắt  được  nó,  có  Tướng  nhưng  không  có 

Thể. Điều này cho chúng ta biết: Y báo, chánh báo trang nghiêm trong mười 

pháp  giới  giống  hệt  như  mây;  trên  thực  tế,  mây  ấy  chính  là  như  “mộng, 

huyễn,  bọt,  bóng”  đã  nói  trong  kinh  Kim  Cang.  Mây  là  mộng,  huyễn,  bọt, 

bóng, bản thể đều là không, trọn chẳng thể được! Bản thể của y báo, chánh 

báo trang nghiêm trong mười pháp giới đều là không, trọn chẳng thể được! 

Từ câu nói này, quý vị cũng thấy pháp giống như thế, chẳng những pháp thế 

gian  trọn  chẳng  thể  được,  mà  Phật  pháp  cũng  trọn  chẳng  thể  được,  sự  lý 

chân  thật.  “Thâm  quảng  phú  nhuận  chư  chúng  sanh  cố” :  Phổ  độ  chúng 

sanh, độ chúng sanh chính là chuyển đổi những quan niệm sai lầm của bọn 

họ, chuyển đổi được ý niệm thì sẽ thành Phật, thành Bồ Tát. 







 Biểu  Trị  Địa  trung  quán  sát  chúng  sanh  khởi  ư  thập  chủng  thâm 

 quảng bi cố. 

  

表 治 地 中 觀 察 眾 生 起 於 十 種 深 廣 悲 故。  



(Biểu  thị  ở  trong  địa  vị  Trị  Địa,  quan  sát  chúng  sanh  khởi  lên  mười 

loại lòng bi sâu rộng)  





Trong pháp môn đối trị tâm địa này, từ trong pháp môn tâm địa, quan 

sát y báo, chánh báo trang nghiêm và hết thảy chúng sanh trong mười pháp 

giới, dấy lên tâm từ bi rộng lớn. Tâm từ bi là một động lực để chư Phật, Bồ 

Tát phổ độ chúng sanh. Do vậy, mới thị hiện các thứ thân, nói các thứ pháp, 

thọ trì, đọc tụng, vì  người khác diễn  nói không chán  mệt, hiện tượng ấy do 

đâu mà có? Do từ mười thứ bi tâm sâu rộng sanh ra. Do vậy, lời Ngài nói ở 

đây hay lắm. Từ nay chúng ta hiểu rằng, Pháp Thân đại sĩ, chư Phật Như Lai 

trong mười pháp giới độ chúng sanh trong lục đạo, các Ngài làm những gì? 

Nguyên  khởi  ở  nơi  đâu?  Ở  đây,  chúng  ta  đều  thấy  cả,  đấy  cũng  chính  là 

những điều chúng ta phải sốt sắng nỗ lực học tập. A! Hôm nay tôi giảng đến 

đây thôi! 



---o0o--- 

Tập thứ mười ba  (12-13-13) 





Xin mở quyển kinh, trang ba mươi, đọc ngược từ dưới lên năm hàng, 

bắt đầu từ kinh văn:  





 Hải  Vân  tỳ-kheo  năng  thiện  phân  biệt  khai  phát  quảng  đại  thiện 

 căn nhân duyên, đương linh nhữ nhập quảng đại trợ đạo vị. Đương linh 

 nhữ thành quảng đại thiện căn lực. Đương vị nhữ thuyết phát Bồ Đề tâm 

 nhân.  Đương  linh  nhữ  sanh  quảng  đại  thừa  quang  minh.  Đương  linh 

 nhữ đắc quảng đại Ba La Mật. Đương linh nhữ nhập quảng đại chư hạnh 

 hải. Đương linh nhữ chuyển quảng đại thệ nguyện luân. Đương linh nhữ 

 tịnh quảng đại trang nghiêm môn. Đương linh nhữ khởi quảng đại từ bi 

 lực. 



海 雲 比 丘 能 善 分 別 開 發 廣 大 善 根 因 緣。當令 汝 入 廣 大 

助 道 位。當 令 汝 成 廣 大 善 根 力。當 為 汝 說 發 菩 提 心 因。當 令 

汝 生 廣 大 乘 光明。當 令 汝 得 廣 大 波 羅 蜜。當 令 汝 入 廣 大 諸 

行 海。當 令 汝 轉 廣 大 誓 願 輪。當 令 汝 淨 廣 大 莊 嚴 門。當 令 汝 

起 廣 大 慈 悲 力。 



(Tỳ-kheo  Hải Vân có thể khéo phân biệt, khai phát  nhân duyên thiện 

căn rộng lớn, sẽ khiến ông nhập địa vị trợ đạo rộng lớn, sẽ làm cho sức thiện 

căn rộng lớn của ông được thành, sẽ vì ông nói cái nhân phát tâm Bồ Đề, sẽ 

làm cho ông sanh được quang  minh Đại  Thừa rộng rãi, sẽ  làm cho ông đạt 

được Ba  La Mật  rộng  lớn, sẽ  làm cho ông nhập biển các  hạnh  rộng  lớn, sẽ 

làm  cho  ông  chuyển  thệ  nguyện  luân  rộng  lớn,  sẽ  làm  cho  ông  thanh  tịnh 

môn trang nghiêm rộng lớn, sẽ làm cho ông khởi sức từ bi rộng lớn). 



Đoạn  này  tổng  cộng  có  mười  câu.  Câu  thứ  nhất  trong  mười  câu  này  là 

nói chung (tổng thuyết), chín câu sau đó là nói riêng (biệt thuyết) khen ngợi 

thân  cận  thiện  tri  thức  thì  mới  có  thể  thành  tựu  lợi  ích  chân  thật.  Chúng  ta 

đọc  kinh  văn,  mỗi  một  câu  là  một  ý  nghĩa.  Lời  khai  thị  của  tỳ-kheo  Cát 

Tường  Vân  ở  đây  cũng  ngầm  dạy  Thiện  Tài  đến  tham  phỏng  tỳ-kheo  Hải 

Vân nhất định sẽ được mười thứ lợi ích thù thắng ấy. Câu thứ nhất nói tới tỳ-

kheo  Hải  Vân,  lần  trước  đã  giảng  danh  tự  này  rồi,  quý  vị  phải  thấu  hiểu  ý 

nghĩa được bao hàm trong danh từ này, danh tự này biểu thị  “quán tâm hải”  

thì mới là pháp môn đối trị tâm địa sâu rộng, mang ý nghĩa ấy. Vị ấy có thể 

 “thiện  phân  biệt  khai  phát  quảng  đại  thiện  căn  nhân  duyên”   (khéo  có  thể 

phân biệt, khai phát  nhân duyên thiện căn  rộng  lớn). Câu  này  là  nói chung, 

hết  sức  trọng  yếu.  Trong  kinh  Di  Đà,  đức  Phật  dạy  chúng  ta:   “Bất  khả  dĩ 

 thiểu thiện căn, phước đức, nhân duyên, đắc sanh bỉ quốc”  (Chẳng thể dùng 

chút  thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên  để  được  sanh  về  cõi  ấy).  Nói  cách 

khác,  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  phải  có  đại  thiện  căn,  đại 

phước đức, đại nhân duyên. Ba thứ này chẳng dễ gì gặp được, nhưng ắt cần 

phải đạt được đủ cả  ba điều  kiện ấy  trong  một đời thì  người ấy  mới có thể 

vãng sanh. Nói cách khác, chúng ta  học  Phật chẳng  phải chỉ trong  một đời 

này,  mà  đời  đời  kiếp  kiếp  đều  tu  học.  Từ  vô  lượng  kiếp  đến  nay,  vì  sao 

chúng  ta  chẳng  thành  tựu?  Vì  sao  chẳng  thể  vãng  sanh?  Đại  khái  là  do  ba 

điều kiện ấy chẳng thể đầy đủ cùng  một lúc, có một điều, thiếu hai điều, có 

hai  điều,  thiếu  một  điều.  Do  vậy,  nhiều  đời  nhiều  kiếp  đều  chẳng  thể  vãng 

sanh. Hy vọng trong một đời này, ba điều kiện ấy đều có thể đầy đủ, chỉ cần 

chúng ta sốt sắng  nỗ  lực, khắc phục phiền não,  tập khí của chính  mình, tôi 

nghĩ sẽ có đầy đủ duyên phận. 

Chữ  “thiện”  trong kinh văn là chữ thiết yếu, là mấu chốt của câu này, là 

cốt lõi trọng yếu, Ngài  “thiện năng phân biệt, khai phát” (khéo có thể phân 

biệt,  khai  phát);    “phân  biệt”   là  có  thể  biện  định.  Ngày  nay  chúng  ta  học 

Phật, thấy rất nhiều đồng tu  lúc đầu  niệm  Phật cũng  khá  lắm,  nghe  nói  gần 

đây lại đi học Mật, lại đi tham Thiền, vì nguyên nhân nào? Là do không có 

năng  lực  phân  biệt  lợi  -  hại,  được  -  mất!  Chúng  tôi  chẳng  nói  là  chân  hay 

vọng, cũng chẳng nói là tà hay chánh, vì sao? Mật pháp cũng là chánh pháp, 

cũng chẳng phải là hư vọng; Thiền cũng là chánh pháp, đều do đức Thế Tôn 

truyền lại, đều là chánh pháp. Do vậy, nói tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô 

lượng pháp môn; nhưng quý vị không hiểu rõ lợi - hại, được - mất, phải biết 

căn khí của chính mình. Nhiều pháp môn như vậy, pháp môn nào có lợi đối 

với ta, tu  học pháp  môn ấy trong thời  gian ngắn  ngủi của  một đời này  nhất 

định có thể thành công, có thể đạt kết quả; kết quả ấy là quyết định thoát ly 

lục đạo. Thoát ly lục đạo là tiểu quả. Quý vị thường thấy trong kinh nói có 

thể  vượt  thoát  mười  pháp  giới  gọi  là  đại  quả.  Quả  có  hai  thứ.  Giả  như  lục 

đạo  trọn  chẳng  thể  vượt  thoát,  nói  cách  khác,  quý  vị  tu  học  không  có  kết 

quả. Điều này trọn chẳng có gì kỳ lạ hết, lấy ngay chính chúng ta để nói thì 

chúng ta đời đời kiếp kiếp tu hành đều không có kết quả, cho nên mới luân 

hồi cho đến ngày nay. 

Do  vậy,  “năng  thiện  phân  biệt”   (có  thể  khéo  phân  biệt),  bốn  chữ  này 

trọng  yếu  lắm,  có  thể  biết  căn  khí  của  chính  mình,  như  vậy  thì  mới  có  thể 

 “khai phát nhân duyên thiện căn rộng lớn”. “Khai”  là Bồ Tát vì Thiện Tài 

khai  thị,  vì Thiện Tài  tức  là  vì chúng ta. Ở đây, Thiện Tài  đại diện cho đại 

chúng bọn ta, vì Thiện Tài khai thị chính là khai thị cho chúng   ta . “Pháp” là 

pháp  khí,  chúng  ta  nghe  lời  Ngài  khai  thị  xong,  tâm  liền  muốn  phát  khởi, 

phát khởi thiện căn rộng lớn.  “Quảng đại”  (rộng lớn) chẳng phải là do một 

đời tu  hành, tích tập, thiện căn, phước đức do tu tập tích tụ  lại từ vô  lượng 

kiếp  đến  nay  đều  được  phát  khởi.  Đấy  chính  là  nhân  duyên  thiện  tri  thức 

khai thị cho chúng ta chẳng thể  nghĩ bàn!  Đến cuối cùng,  nói   “nhân duyên 

 thiện căn”.  Tuy trong ấy không nói tới phước đức, nhưng nói tới thiện căn, 

nói tới nhân duyên, tự nhiên có phước đức ở trong ấy. 

Câu nói này của tỳ-kheo Cát Tường Vân, nếu hiểu theo nghĩa hẹp, là nói 

đến  chương  kế  tiếp  của  chương  này,  tức  là  chương  nói  về  Thiện  Tài  tham 

phỏng tỳ-kheo  Hải Vân. Nếu  hiểu  theo  nghĩa rộng, câu  nói  này  xuyên suốt 

năm  mươi  ba  lần  tham  học,  quý  vị  hãy  suy  nghĩ: Có  lần  tham  học  nào  mà 

chẳng  phải  là  Bồ  Tát  phân  biệt,  khai  phát  nhân  duyên  thiện  căn  rộng  lớn? 

Đến cuối cùng, dạy chúng ta niệm Phật cầu sanh Tây Phương Tịnh Độ, đấy 

chính  là  thiện  căn,  nhân  duyên  rộng  lớn  viên  mãn.  Nhân  duyên,  thiện  căn 

rộng lớn được thành tựu đều là do niệm Phật cầu sanh Tây Phương Tịnh Độ, 

đấy  là thiện căn  nhân duyên rộng  lớn  viên  mãn, nhân duyên thiện căn rộng 

lớn thành tựu, đều do niệm Phật vãng sanh Tịnh Độ! Do vậy, Tứ Thập Hoa 

Nghiêm  là  Vãng  Sanh  Kinh,  chứ  không  phải  là  kinh  nào  khác.  Chúng  tôi 

nhớ cổ đức nói:  “Vô Lượng Thọ Kinh chính là trung bản Hoa Nghiêm, A Di 

 Đà  Kinh  là  tiểu  bản  Hoa  Nghiêm” ,  nói  như  vậy  có  sai  hay  không?  Không 

sai!  Đem  đối  chiếu,  so  sánh  với  kinh  này,  sẽ  thấy  rành  rành  minh  bạch. 

Thiện căn, phước đức, nhân duyên chỉ cho những điều  nào? Nói cặn kẽ thì 

chẳng  thể  hết  được,  trong  phần  sau  Bồ  Tát  có  phương  tiện  thiện  xảo,  quy 

nạp [thiện căn, phước đức, nhân duyên] thành chín loại lớn, tức là chín câu 

tiếp  theo  đó.  Chín  câu  ấy  là  nói  riêng  (biệt  thuyết),  đều  nhằm  nói  về  thiện 

căn, phước đức, nhân duyên. Quý vị không thân cận thiện tri thức, quý vị sẽ 

không  đạt  được;  nhất  định  phải  thân  cận  thiện  tri  thức,  thường  xuyên  nghe 

thiện tri thức răn dạy, thường xuyên đích thân thấy sự hành trì của thiện tri 

thức, chúng ta sẽ muốn học theo Ngài. 

Câu thứ nhất trong phần  Biệt  Thuyết,  “đương linh nhữ nhập quảng đại 

 trợ đạo vị”  (sẽ làm cho ông nhập địa vị trợ đạo rộng lớn). Câu này có nghĩa 

là quý vị gặp được thiện tri thức, quý vị sẽ có thể đạt được lợi ích ấy. Trong 

mỗi  một  câu  đều  có  ý  nghĩa   “quảng  đại”   (rộng  lớn).  Đủ  thấy  rằng  Tổng 

chẳng rời Biệt, Biệt chẳng lìa Tổng. Ý nghĩa của  “quảng đại”  là ở chỗ nào? 

Nằm tại vãng sanh thế giới Cực Lạc thì mới là thật sự quảng đại. Nếu chẳng 

chịu cầu sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới thì dù có đạt được  “trợ đạo 

 vị” ,  cũng  không  thể  nói  tới  hai  chữ   “quảng  đại”   được,  đấy  là  sự  thật!  Hy 

vọng mọi người hãy chú tâm thấu hiểu!  “Trợ đạo”  là giúp cho quý vị tu đạo. 

Giúp chúng ta tu đạo chỉ có một con đường, tức là thân cận thiện hữu, thân 

cận thiện tri thức, ý nghĩa này đã được nói tới trong phần trước rồi! Nếu quý 

vị có trí huệ, có phương tiện thiện xảo, thì hết thảy mọi người, hết thảy mọi 

sự, hết thảy mọi vật chung quanh ta đều là thiện tri thức, đều có thể khơi gợi, 

phát khởi trí huệ chân chánh cho quý vị, đều có thể giúp cho quý vị ngăn dứt 

được phiền não tập khí từ vô thủy. Vấn đề là chính quý vị có làm được hay 

chăng?  Nếu  không  làm  được  thì  hãy  làm  lại  từ đầu,  tìm  một  vị  thầy  tốt  để 

theo Ngài tu học. 

Vấn đề mấu chốt ở đây là y chỉ một vị thầy, nương tựa một vị thầy, nghe 

theo  lời  một  vị  thầy  dạy  dỗ,  đặt  cơ  sở  vững  chắc  cho  sự  tu  học  của  chính 

mình. Bất luận tu học một pháp môn nào cũng không có ngoại lệ. Nếu quý 

vị cùng một lúc thân cận hai, ba, bốn vị thầy, quý vị sẽ chẳng thể thành tựu 

được. Vì sao vậy? Mỗi một vị thầy tu một pháp môn khác nhau, họ có kiến 

giải khác nhau, cho nên quý vị nghe nhiều, học lắm, sẽ không có chỗ nào để 

nương theo, thiện căn, nhân duyên sẽ đều bị phá hoại hết. Đây là một đại sự 

rất khẩn yếu, phải thân cận một vị thầy. Đến khi nào mới có thể thân cận rất 

nhiều thiện tri thức? Nhất định phải đợi đến khi quý vị khai ngộ mới nên, hễ 

không khai ngộ thì không được. Thế nào là khai ngộ? Tiêu chuẩn được nêu 

trong tựa đề  kinh Vô  Lượng  Thọ  rất chánh  xác, quý  vị đạt được  tâm thanh 

tịnh,  đạt  được  tâm  bình  đẳng,  được  chánh  giác  thì  sẽ  làm  được.  Trong  hết 

thảy  pháp,  tâm  thanh  tịnh,  tâm  không  nhiễm  trước,  tâm  quý  vị  thanh  tịnh. 

Trong thuận cảnh chẳng khởi tâm  tham, trong  nghịch cảnh chẳng khởi tâm 

sân,  quý  vị  có  làm  được  hay  không?  Bình  đẳng  là  đối  với  hết  thảy  pháp 

không  phân  biệt,  thanh  tịnh  là  không  chấp  trước,  không  phân  biệt,  không 

chấp trước; giác là rõ ràng minh bạch, trọn chẳng hồ đồ! 

Quý  vị có công phu  như  vậy, thưa  với  quý  vị, quý  vị có thể  vượt thoát 

mười  pháp  giới.  Quý  vị  đắc  thanh  tịnh  sẽ  vượt  thoát  lục  đạo,  quý  vị  phải 

hiểu  lục  đạo  đều  chẳng  thanh  tịnh.  Người  đạt  được  tâm  thanh  tịnh  sẽ  vượt 

thoát lục đạo, đoạn được Kiến Tư phiền não. Người đạt được tâm bình đẳng, 

vượt  thoát  mười  pháp  giới.  Vì  sao  vậy?  Người  không  đạt  được  tâm  bình 

đẳng thì sẽ còn thấy có  A  La  Hán, còn  thấy có  Bích Chi Phật, còn thấy có 

Bồ  Tát,  còn  thấy  có  Phật,  tứ  thánh  pháp  giới,  người  ấy  còn  có  phân  biệt. 

Người  đạt  được  tâm  bình  đẳng,  không  phân  biệt,  cho  nên  vượt  thoát  mười 

pháp  giới,  nhập  Nhất  Chân  pháp  giới.  Giác  là  phá  một  phần  vô  minh.  Khi 

ấy,  quý  vị  có  thể  tham  học  khắp  hết  thảy  tri  thức;  do  vậy,  không  phải  là 

không có điều kiện, mà là có điều kiện, có tiêu chuẩn. 

Trong  hội  Văn  Thù,  hội  thứ  nhất  là  hội  Thập  Tín,  Thiện  Tài  đồng  tử 

thành tựu thanh tịnh bình đẳng giác, thầy khuyên Ngài đi tham học, Ngài có 

tư cách tham học. Lần tham học thứ nhất gặp được tỳ-kheo Cát Tường Vân, 

dạy Ngài niệm Phật. Tỳ-kheo Hải Vân truyền đại pháp cho Ngài, ba vị thiện 

tri thức, ba vị thiện hữu đầu tiên tượng trưng cho Phật, Pháp, Tăng Tam Bảo. 

Do vậy, họ đều dùng thân phận tỳ-kheo, để tượng trưng cho Tam Bảo. Ngài 

Cát  Tường  Vân  tượng  trưng  cho  Phật  Bảo,  ngài  Hải  Vân  tượng  trưng  cho 

Pháp Bảo, Phật Bảo là Giác, thật sự giác ngộ, có như vậy thì mới nhập được 

 “quảng  đại  trợ  đạo  vị”.   Ngày  nay  chúng  ta  tham  phỏng  tri  thức,  cũng  có 

nhiều vị có thể trợ giúp chúng ta tu học, nhưng hai chữ  “quảng đại”  thì chưa 

có, đạt đến cảnh giới của Ngài (tức Thiện Tài) thì mới có  “quảng đại”. 

Câu thứ hai:  “Đương linh nhữ thành quảng đại thiện căn lực”  (Sẽ  làm 

cho ông thành tựu sức thiện căn rộng lớn). Mười câu này liên quan với nhau. 

Thiện căn rộng lớn do đâu mà có? Từ trợ đạo rộng lớn sanh ra.  “Trợ đạo”  ở 

đây và “trợ đạo” như chúng ta thường nói, nếu luận trên mặt cảnh giới có sai 

biệt rất lớn, vì sao vậy? Những vị Pháp Thân đại sĩ như trong kinh này nói, 

phá  một  phẩm  vô  minh,  chứng  một  phần  Pháp  Thân,  cho  nên  thiện  căn, 

phước đức trong vô lượng kiếp thảy đều hiện tiền, chẳng những là thiện căn 

do ta tu trong một đời này, mà là thiện căn đã tu trong đời đời kiếp kiếp đều 

hiện tiền. Dựa vào thiện căn này để vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, 

quý vị hãy suy nghĩ xem, đương nhiên là Thượng Thượng Phẩm vãng sanh. 

Câu thứ ba:  “Đương vị nhữ thuyết phát Bồ Đề tâm nhân”  (Sẽ vì ông nói 

cái  nhân  phát  tâm  Bồ  Đề).  Mỗi  vị  thiện  hữu  vừa  gặp  Thiện  Tài  đều  khen 

ngợi  Ngài  đã  phát  tâm  Bồ  Đề.  Thiện  Tài  thân  cận  thiện  hữu,  câu  thứ  nhất 

phải  hướng  về thiện  hữu thưa:  “Con đã phát A Nậu Đa  La Tam Miệu  Tam 

 Bồ Đề tâm”  rồi mới thỉnh giáo tu Bồ Tát đạo như thế nào, học Bồ Tát hạnh 

như thế  nào? Trước  hết,  nói rõ chính  mình đã  phát tâm, phát tâm chẳng dễ 

dàng đâu! Tâm Bồ Đề vừa phát liền thoát khỏi mười pháp giới, quý vị phải 

hiểu  điều  này.  A  La  Hán  tuy  thoát  khỏi  sự  luân  hồi  trong  lục  đạo,  nhưng 

chưa phát tâm Bồ Đề, Bích Chi Phật, Quyền Giáo Bồ Tát, Phật trong  mười 

pháp giới so với bọn ta kể như các Ngài đã phát tâm Bồ Đề, nhưng nếu đem 

so với hàng Sơ Trụ Bồ Tát trong Nhất Chân pháp giới thì các vị ấy vẫn chưa 

phát tâm Bồ Đề. Do đây biết rằng: Phát tâm không dễ dàng! Mọi người đọc 

bộ Đại Thừa Khởi Tín Luận của Mã Minh Bồ Tát,  “Khởi Tín”  (dấy lòng tin) 

là bắt nguồn của Đại Thừa, vừa mới nhập môn, khởi lòng tin! Điều kiện để 

dấy  lên  lòng tin  nơi  Đại  Thừa  là  gì? Chính  là phát tâm  Bồ Đề!  Trong sách 

ấy, Ngài đã  giảng:   “Trực tâm,  thâm  tâm,  đại bi tâm”.  Nếu chẳng phát  tâm 

Bồ  Đề,  sẽ  chẳng  phải  là  kẻ  đương  cơ  (người  có  căn  cơ  thích  hợp)  đối  với 

pháp môn này. Do đây biết rằng: Bậc đương cơ của Khởi Tín Luận chính là 

những vị Bồ Tát từ hàng Sơ Trụ trong Viên Giáo trở lên, chẳng phải là phàm 

phu đâu nhé! 

Tánh  tông  đã  như  vậy  thì  Tướng  tông  cũng  không  ngoại  lệ.  Nhập  môn 

Tướng  tông  là  Bách  Pháp  Minh  Môn  Luận,  tuy  văn  tự  của  bộ  luận  này 

không  dài,  nhưng  chú  giải  của  các  vị  tổ  sư  nhiều  đời  rất  dài  mà  cũng  rất 

nhiều.  “Bách Pháp”  là quy nạp hết thảy pháp, cô đọng hết thảy pháp, khiến 

cho  quý  vị  từ  một  trăm  pháp  mà  khai  ngộ,  hiểu  rõ  [một  trăm  pháp  ấy]  sẽ 

khai ngộ, cũng là như hiện thời chúng tôi nói:  “Hiểu rõ chân tướng của vũ 

 trụ, nhân sanh”.  Bách pháp là vũ trụ nhân sanh, quý vị thật sự hiểu rõ chân 

tướng  của  nó  thì  quý  vị  mới  có  thể  vào  được  cửa  Tướng  tông  trong  Đại 

Thừa. Do đây biết rằng:  Tiêu chuẩn của hai tông Tánh  và Tướng trong Đại 

Thừa rất cao. Chúng ta đọc Bách Pháp có khai ngộ được không? Sách nói rõ 

ràng  là   “minh môn”,  chúng ta đọc  xong,  vì sao  lại càng đọc càng  mê  hoặc 

hơn, càng đọc càng hồ đồ hơn? Do vậy, tôi thường bảo người học Bách Pháp 

Minh Môn:  “Không phải là quý vị học Bách  Pháp  Minh Môn mà là quý vị 

 học Bách  Pháp  Ám Môn, Bách  Pháp Mê Môn đấy!”  Quý  vị bị  những pháp 

ấy  làm cho  mê  man, chẳng dễ dàng đâu!  Câu thứ ba  là khen  ngợi phát tâm 

Bồ Đề, tâm Bồ Đề hết sức thù thắng! 

Do đây biết rằng: Nay chúng ta quả thật  là phàm phu, chính  mình  phải 

thừa nhận điều này, phải thừa nhận chính mình nghiệp chướng sâu nặng, tập 

khí  rất  sâu,  chính  mình  nhất  định  phải  thừa  nhận  điều  này!  Tu  học  bất  cứ 

pháp môn Đại Thừa nào, chúng ta đều chẳng thể phát được cái tâm Bồ Đề, 

đấy  là  nói  sự  thật!  Không  phát  được  tâm  Bồ  Đề  thì  quý  vị  có  thành  tựu  gì 

đâu? Mỗi ngày khởi tâm động niệm, vẫn là đúng - sai, ta - người, tham, sân, 

si, mạn, quý vị nghĩ xem có phải là tình trạng như vậy hay chăng? Nếu vẫn 

làm  những  chuyện  ấy,  quyết  định  sẽ  luân  hồi  trong  lục  đạo,  mà  cũng  có 

nghĩa  là  bất  luận  quý  vị  tu  học  pháp  môn  nào,  quý  vị  dụng  công  ra  sao,  tu 

tập tốt đẹp như thế nào, chỉ cần quý vị có đúng - sai, ta - người, chỉ cần có 

tham,  sân,  si,  mạn,  kinh  Kim  Cang  nói:   “Ngã  tướng,  nhân  tướng,  chúng 

 sanh tướng, thọ giả tướng” , bốn tướng đầy đủ, chắc chắn quý vị chẳng thoát 

khỏi luân hồi trong lục đạo. Quý vị tu học suốt một đời, quý vị trì giới, niệm 

Phật, dẫu có tu tốt đẹp, cũng biến thành phước báo trong đời sau, chẳng giả 

chút nào! 

Quý vị phải khéo quán sát cặn kẽ, thế gian quả thật đã biến tu hành thành 

phước báo đời sau. Người hưởng phước mấy ai đầu óc tỉnh táo, vẫn chịu tiếp 

tục tu hành? Nếu bị những thứ ngũ dục, lục trần thế gian mê hoặc, vấn đề ấy 

sẽ lớn lắm. Trong đời trước tu được một chút phước báo ấy chẳng dễ dàng, 

trong  đời  này  sẽ  hưởng  hết  rất  nhanh.  Sau  khi  hưởng  xong,  tội  nghiệp  của 

quý  vị  sẽ  hiện  tiền,  quý  vị  lại  đọa  trong  ba  ác  đạo,  đấy  là  điều  nhà  Phật 

thường  gọi  là   “tam  thế  oán”   (nỗi  oán  trong  đời  thứ  ba).  Đời  thứ  nhất  tu 

phước, đời thứ hai  hưởng phước, hưởng phước sẽ không tiếp tục tu, tạo tội 

nghiệp; đời thứ ba sẽ đọa lạc, đáng sợ vô cùng! Quý vị phải hiểu: Thời gian 

hưởng phước rất ngắn, thời gian quý vị đọa tam ác đạo chịu khổ quá sức là 

dài! 



Nếu  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật  này,  phải  làm  sao?  Nhân  duyên  này 

của chúng ta đúng  là  “quảng đại nhân duyên” (nhân duyên  rộng  lớn). Gặp 

được  pháp  môn  Tịnh  tông  dạy  quý  vị  thật  thà  niệm  Phật.  Trong  A  Di  Đà 

Kinh Yếu Giải, đại sư Ngẫu Ích bảo chúng ta:  “Chỉ cần ông nhất tâm, thành 

 tâm, thành ý chuyên cầu Tịnh Độ, chuyên niệm Di Đà, cầu sanh Tây Phương 

 thì cái tâm ấy của ông là tâm Bồ Đề rộng lớn” . Cách nói này trước thời đại 

sư Ngẫu Ích, Phật chưa từng nói tới, tổ sư đại đức cũng chưa từng nhắc tới, 

đại sư Ngẫu Ích là người thứ nhất nói lời ấy, nói tuyệt diệu thay! Ngài nói có 

hợp  lý  hay chăng? Quý  vị đọc nhiều kinh  giáo Đại  Thừa sẽ hiểu  ngay, thật 

sự có đạo lý! Quý vị có thể thấy A Di Đà Phật, quý vị vượt thoát mười pháp 

giới, Tây  Phương thế  giới chẳng ở trong  lục đạo, cũng chẳng ở trong  mười 

pháp giới. 



Huống  chi  trong  bốn  mươi  tám  nguyện  có  nói:   “Lâm  chung  mười 

 niệm hay một niệm đều có thể vãng sanh” . Do vậy, có những kẻ trông thấy 

nguyện  này  chẳng  phục,  “trong  một  đời  người  ấy  tạo  tác  tội  nghiệp,  lâm 

chung  một niệm  hay  mười  niệm đều có thể vãng sanh, sao  mà dễ dàng quá 

vậy!”  Chẳng  tin  tưởng,  đâu  có  chuyện  tiện  nghi  ấy!  Thật  ra,  những  điều 

người ấy gọi là tiện nghi là vì tầm mắt người ấy nông cạn, ngắn củn, chỉ thấy 

được một đời này, không thấy được đời quá khứ. Có  mấy ai khi lâm chung 

chịu  niệm  Phật?  Khi  lâm  chung  chịu  niệm  Phật,  niệm  một  tiếng  A  Di  Đà 

Phật  vãng  sanh,  đều  là  thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên  từ  vô  lượng  kiếp 

được phát hiện trong một lúc, chẳng ngẫu nhiên. Do vậy, nếu quý vị thật sự 

hiểu rõ, quý vị mới hiểu người ấy chẳng phải là may mắn, mà là lúc đó thời 

tiết  nhân duyên của  người ấy chín  muồi, thiện căn, phước đức,  nhân duyên 

từ vô lượng kiếp đã chín muồi trong khi ấy. Một sát-na chín  muồi thì trong 

một sát-na liền vãng sanh, người ấy sẽ làm Phật, đâu phải là ngẫu nhiên! Do 

vậy,  thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên  thì  phải  bàn  tới  quá  khứ,  chẳng  chỉ 

luận trong một đời này.  “Phát Bồ Đề tâm nhân”,  nhân ấy sâu lắm. 



Câu thứ tư:   “Đương linh nhữ sanh quảng  đại thừa quang minh”  (Sẽ 

làm cho ông sanh được quang minh Đại Thừa rộng rãi). Đối với  “Đại Thừa”  

ở  đây  tuy  quý  vị  không  biết  rất  rõ  ràng,  chỉ  là  một  khái  niệm  lờ  mờ,  pháp 

Đại Thừa, pháp Tiểu Thừa, nhưng thêm một chữ  “quảng”  ý nghĩa khác hẳn. 

Đại Thừa thêm  một chữ  “quảng”  thì giống như Lục Tổ đại sư đã nói trong 

Đàn  Kinh  là   “thượng  thượng  thừa  nhân”   (người  thuộc  bậc  thượng  thượng 

thừa)  vượt trỗi  hết  thảy  Đại  Thừa.  Quý  vị  thấy  Ngài  thuyết  pháp,  Ngài  nói 

những người được Thần Tú tiếp dẫn là người căn tánh Đại Thừa, còn những 

người  được  Tổ  tiếp  dẫn  là   “người  thuộc  căn  tánh  thượng  thượng  thừa” , 

vượt  trỗi  hết  thảy  Đại  Thừa.  Những  pháp  Đại  Thừa  thông  thường  có  hạn 

lượng,  thế  nhưng  nếu  quý  vị  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  sẽ 

không  có  số  lượng;  đấy  là   “quảng  đại  thừa  quang  minh”.   Thông  thường, 

chiếu theo những pháp môn khác để tu hành thì phải tu đạt đến địa vị từ Bát 

Địa trở lên thì mới nhập được cảnh giới ấy; trước khi đạt Bát Địa đều có hạn 

cuộc, chẳng thể thật sự đạt tới tận hư không, trọn pháp giới, người ấy chẳng 

thể làm được. Nhưng những người vãng sanh thế giới Cực Lạc lại khác hẳn. 

[Nói tới] kẻ vãng sanh Hạ Hạ Phẩm trong Phàm Thánh Đồng Cư độ, chẳng 

đoạn được một phẩm phiền não nào, là nói về hạng người nào vậy? Chính là 

chúng ta, chẳng đoạn được một phẩm phiền não nào! Sanh sang Tây Phương 

Cực  Lạc  thế  giới,  thưa  cùng  với  quý  vị,  cũng  là   “quảng  đại  thừa  quang 

 minh” , quang minh chiếu khắp. 



Ở đây có hai ý nghĩa; một ý nghĩa là cúng dường chư Phật, giống như 

kinh  Di  Đà  đã  nói: Quý  vị  có  năng  lực  cùng  một  lúc  cúng  dường  hết  thảy 

chư Phật trọn khắp  mười phương, chẳng phải là cúng mỗi  một vị Phật theo 

thứ  tự,  có  trước  sau,  cần  phải  bao  lâu  mới  có  thể  cúng  dường  nhất  loạt? 

Cùng  một  lúc! Do  vậy  là   “nhất thời” , kinh  Phật  vừa  mở ra  là   “nhất thời”,  

 “nhất  thời”   rất  có  ý  vị!  “Nhất  thời”   là  đồng  thời,  không  có  trước  sau.  Có 

năng lực ấy thì chính là  “quảng đại thừa quang minh”.  Ý nghĩa thứ hai là có 

thể đồng thời phổ độ hết thảy chúng sanh tận hư không, trọn pháp giới, đấy 

cũng là ý nghĩa  “quảng đại thừa quang minh”.  Quý vị có thể cúng trọn khắp 

chư  Phật,  phổ  độ  chúng  sanh.  Tuy  quý  vị  có  năng  lực  phổ  độ  chúng  sanh, 

thưa  với  quý  vị,  chúng  sanh  có  duyên,  nhưng  đã  chín  muồi  hay  chưa?  Hễ 

chín muồi thì quý vị sẽ độ cho người ấy làm Phật. Nói thật ra, hễ chín muồi 

rồi thì người ấy sẽ có thể tin tưởng Tịnh Độ, sẽ có thể phát nguyện cầu sanh, 

đấy là loại người chín muồi. 



Nếu ưa thích Phật pháp, thậm chí ưa thích Tịnh Độ, nhưng vẫn chẳng 

mong vãng sanh thì hạng người như vậy rất nhiều, tôi đã gặp không ít. Kẻ ấy 

khuyên  người  khác  niệm  Phật  vãng  sanh,  chính  mình  chẳng  mong  vãng 

sanh, vì sao? Người ấy có ý nguyện phi thường lắm, nói: “Tôi muốn đời đời 

kiếp  hoằng  pháp  lợi sanh, sợ đến  Tây Phương Cực  Lạc thế giới, trông thấy 

vàng ròng làm đất, cung điện bảy báu, sẽ bị những thứ ấy mê hoặc!” Người 

ấy có quan niệm như vậy, sợ không thể tách lìa Tây Phương thế giới được, 

chẳng  thể  phổ  độ  chúng  sanh.  Đấy  là  vọng  tưởng  tác  quái!  Đối  với  Tây 

Phương thế  giới, nhận  thức  vẫn không rõ ràng  y  hệt  như cũ, chúng ta  nghe 

xong  không  có  cách  nào  nói  với  kẻ  ấy  được;  có  nói,  hắn  cũng  không  tin 

tưởng.  Hắn  có  lý  riêng  của  hắn,  hãy  từ  từ  đợi  nhân  duyên!  Do  vậy,  duyên 

của hết thảy chúng sanh chín muồi sớm hay muộn khác nhau! 



Do vậy, Bồ Tát độ chúng sanh trong mười pháp giới, giống như phẩm 

Phổ  Môn  đã  nói:   “Nên  dùng  thân  nào  để  độ  được  bèn  hiện  thân  ấy,  nên 

 dùng pháp nào để độ được bèn nói pháp môn ấy”.  Phật hiện thân không có 

thân tướng nhất định, Phật thuyết pháp, không có pháp nào nhất định để nói. 

Do đây biết rằng: Chư Phật Như Lai ở trong  hư không  pháp  giới trên cúng 

dường chư Phật, dưới hóa độ chúng sanh, tiêu sái chi bằng? Tự tại chi hơn? 

Chúng  ta  muốn  đạt  được  cảnh  giới  ấy,  quý  vị  hãy  thật  thà  niệm  Phật  cầu 

sanh Tịnh Độ. Đấy  là con đường tắt  nhanh  nhất, quý  vị sẽ rất nhanh chóng 

đạt được, đấy là sự thù thắng của Tịnh Độ! Kinh Hoa Nghiêm, Tứ Thập Hoa 

Nghiêm  đặc  biệt  khen  ngợi  Tịnh  Độ,  trong  phẩm  trước  của  kinh  này,  tức 

phẩm  Ly Thế Gian có  nói tới  hơn  hai  ngàn pháp  môn, đến phần cuối cùng 

này, trong phần chứng  nhập pháp  giới bèn đặc biệt khen  ngợi Tịnh  Độ. Do 

vì pháp  môn này nhanh chóng, ổn thỏa, thích đáng, chỉ cần quý vị chịu tin, 

quý  vị  bằng  lòng  đi,  không  một  ai  chẳng  được  vãng  sanh.  Đấy  mới  là 

 “quảng đại thừa quang minh”  chân thật. Quý vị gặp được vị thiện hữu này, 

thiện hữu khai thị, thuyết pháp cho quý vị, quý vị nghe xong, thiện căn của 

quý  vị  sẽ  được  khơi  gợi,  tự  nhiên  quý  vị  có  thể  tin  nhận,  vâng  làm;  trong 

phần chú giải này gọi là  “văn, thọ trì pháp”  (nghe, vâng giữ pháp). 



Câu thứ năm  là  “đương linh nhữ đắc quảng đại Ba La Mật”  (sẽ làm 

cho ông đạt được Ba La Mật rộng lớn), Ba La Mật (Pāramitā) là tiếng Phạn, 

từ  văn  tự,  cổ  nhân  dịch  trực  tiếp  thành   “bỉ  ngạn  đáo” ,  theo  văn  phạm  của 

tiếng  Hán  là   “đáo  bỉ  ngạn”   (tới  bờ  bên  kia);  chúng  ta  vẫn  chưa  hiểu  rõ  ý 

nghĩa này lắm.  “Đáo bỉ ngạn”  là gì? Nếu nói theo tiếng Hán, mọi người sẽ 

dễ hiểu hơn.  “Đáo bỉ ngạn”  có ý nghĩa là  “đáo gia” , chúng ta gọi là  “đáo 

 gia” .   “Đáo gia”  là gì? Tức là đạt đến rốt ráo viên mãn, rốt ráo viên mãn thì 

gọi là  “đáo gia”.  Trong xã hội chúng ta, danh từ này được dùng rất rộng rãi. 

Quý vị viết chữ rất đẹp, [người khác bèn khen]:  “Nhĩ đích thư pháp đáo gia 

 liễu”  (Thư pháp của anh đã đạt đến tuyệt mức rồi). Quý vị vẽ rất khéo,  “nhĩ 

 giá  cá  thư  họa  đáo  gia  liễu”   (bức  thư  họa  này  của  anh  đạt  tuyệt  mức  rồi). 

Như vậy là tài khéo của quý vị đạt đến tiêu chuẩn cao độ, người ta khen ngợi 

quý  vị,  “công phu của quý vị đạt tới mức  rồi”.  Do vậy,  ý nghĩa  “đáo gia”  

chính  là  ý  nghĩa  của  Ba  La  Mật.  Chúng  ta  gọi  nó  là  “cứu  cánh  viên  mãn” 

(rốt  ráo  viên  mãn)  mọi  người  sẽ  dễ  hiểu  hơn,  so  với   “đáo  bỉ  ngạn”,  “đáo 

 gia”  luôn dễ hiểu hơn, thật sự rốt ráo viên mãn. 



Quý  vị  làm  viên  mãn  rốt  ráo  những  chuyện  gì?  “Quảng  đại”   là  nói 

trong cuộc sống, trong sinh hoạt thường nhật của quý vị, từng ly từng tí đều 

đạt đến rốt ráo viên  mãn, đấy  mới gọi là  “quảng đại”.  Mặc áo cũng rốt ráo 

viên mãn, ăn cơm cũng là rốt ráo viên mãn, quét đất, lau bàn cũng là rốt ráo 

viên  mãn,  không  có  gì  chẳng  phải  là  rốt  ráo  viên  mãn,  không  có  gì  chẳng 

phải là Ba La Mật Đa, đấy mới gọi là  “quảng đại”.  Cuộc sống, công việc, sự 

tu  học  của  quý  vị  dung  hợp  thành  một  thể,  cuộc  sống,  công  việc,  tu  học  là 

một, không phải hai; toàn là Bát Nhã Ba La Mật rốt ráo viên mãn. Kinh Đại 

Bát Nhã giải thích tường tận câu này, mở rộng câu này thành sáu trăm quyển 

Đại  Bát  Nhã.  Do  vậy,  các  vị  đại  đức  xưa  nay  đều  công  nhận  kinh  Hoa 

Nghiêm là căn bản pháp luân của Phật giáo, hết thảy kinh đều là cành nhánh, 

quyến thuộc của Hoa Nghiêm. Bộ kinh Đại Bát Nhã sáu trăm quyển là giải 

nói tường tận một câu nói này, giải thích câu nói này đạt đến mức trí huệ rốt 

ráo viên mãn. 



 “Đương  linh  nhữ  nhập  quảng  đại  chư  hạnh  hải”   (Sẽ  làm  cho  ông 

nhập các biển hạnh rộng lớn), nếu không có câu này thì Hạnh và Giải trong 

Ba  La  Mật  đều  được  bao  hàm  trong  ấy.  Nếu  có  câu  tiếp  theo  này  thì  câu 

 “Bát Nhã”   là  nói  về Giải, còn câu  này  là  Hạnh. Giải  viên  mãn thì  Hạnh sẽ 

rốt ráo. Trong Hạnh cũng là vô lượng vô biên, trong Phật pháp, Hạnh được 

quy nạp thành ba loại lớn, vô lượng vô biên các hạnh chẳng ra ngoài ba loại 

lớn.  Loại  thứ  nhất  là  Thân,  tức  tạo  tác  nơi  thân  thể,  hành  vi  nơi  thân  thể. 

Loại  thứ  hai  là  Khẩu,  Khẩu  là  lời  nói.  Loại  thứ  ba  là  Ý,  Ý  là  tư  tưởng,  ý 

niệm. Do vậy, hành vi của quý vị chẳng ra ngoài phạm vi của ba thứ Thân - 

Khẩu  -  Ý  này,  nhà  Phật  gọi  là  Tam  Nghiệp.  Chúng  ta  phải  hiểu  rõ  ràng  ý 

nghĩa của Tam Nghiệp. Chính ngay trong khi tạo tác thì hành vi ấy được gọi 

là “tạo”. Khi tạo tác xong thì gọi là “nghiệp”. Do vậy, kinh Phật thường nói 

tới  “hành nghiệp”,   danh từ này  mọi  người cũng  thấy  rất  nhiều.  “Hành”   là 

trong khi quý vị đang tạo tác, còn Nghiệp là kết quả của sự tạo tác. 



Kết  quả  của  tạo  tác  cũng  có  thể  quy  nạp  thành  ba  loại  lớn,  thiện 

nghiệp, ác nghiệp và vô ký nghiệp, đấy là những gì phàm phu gây tạo. Quý 

vị  tạo ra  những  hành  vi  nơi ba  nghiệp  là  lành thì quý  vị sẽ được thiện quả, 

đấy là quả báo ba đường lành trong lục đạo. Nếu tạo ra nghiệp ác thì quý vị 

sẽ được quả báo  là ba ác đạo, ác báo đấy! Nghiệp  nhân, quả báo chẳng sai 

mảy  may,  đấy  chính  là  điều  kinh  thường  dạy  chúng  ta:   “Vạn  pháp  giai 

 không,  nhân  quả  bất  không”   (Muôn  pháp  đều  không,  nhân  quả  chẳng 

không), nhân duyên quả báo nhất định là có! Chẳng những đối với bọn phàm 

phu  chúng  ta  là  có,  mà  Thanh  Văn,  Duyên  Giác  cũng  có,  đối  với  chư Phật 

Bồ Tát vẫn là có. Thuở Thích Ca Mâu Ni Phật còn tại thế, Ngài thị hiện quả 

báo ba tháng ăn lúa mạch dành cho ngựa, gặp phải nạn đói, đi khất thực bên 

ngoài không có gì ăn, không một ai cúng dường, thời gian ba tháng cũng rất 

dài,  vì  nguyên  nhân  nào?  Phật  nói  là  do  ác  nghiệp  trong  đời  quá  khứ,  điều 

này cho thấy đã thành Phật rồi cũng không có cách nào vượt thoát nhân quả, 

chẳng có đạo lý ấy! Chư Phật, Bồ Tát chẳng diệt nhân quả, các Ngài hiểu rõ 

ràng, minh bạch nhân duyên quả báo, các Ngài hiểu rõ rệt. Phàm phu chúng 

ta hứng chịu quả báo, chẳng biết tiền nhân (cái nhân thuở trước), hiện tại tạo 

ra nghiệp nhân, chẳng biết hậu quả (cái quả về sau). Những vị Pháp Thân đại 

sĩ  đều  biết,  các  vị  ấy  biết  hiện  tại  hứng  chịu  quả  báo  là  do  nghiệp  như thế 

nào,  là do  nhân  như thế  nào trong quá khứ [gây  ra];  những  gì tạo tác trong 

hiện tại sẽ trở thành quả báo gì trong tương lai. Nhân trước, quả sau, các vị 

ấy  đều  hiểu  rõ  ràng,  minh  bạch,  đấy  gọi  là   “chẳng  lầm  nhân  quả” ,  chứ 

không phải là không có nhân quả! 



Đại sư Ấn Quang nói rất hay, trong thời đại hiện tại của chúng ta, đem 

chuyện  này  giảng  rõ  ràng,  giảng  minh  bạch  cho  đại  chúng  trong  xã  hội, 

khiến cho ai nấy đều tin nhân quả; nhân quả là sự thật, chẳng phải do thánh 

nhân cố ý bịa ra nhằm trói buộc quý vị, khuyên quý vị sửa lỗi hướng thiện, 

mà nhân quả là sự thật. Mọi người hiểu rõ đạo lý này, hiểu rõ sự thật này, tự 

nhiên  chẳng  dám  làm  càn,  làm  quấy,  chẳng  tạo  tội  nghiệp.  Xã  hội  này  sẽ 

được an định; xã hội có an định thì mới có thể phồn vinh, mọi người đều có 

phước  báo,  phước  do  đâu  mà  có?  Phước  do  chính  mình  tu  được!  Quý  vị 

không tu phước thì lấy đâu ra phước báo? Người trong thế gian hiện nay, bất 

luận  là  người  Trung  Quốc  hay  người  ngoại  quốc  đều  cầu  tiền  tài,  đều  điên 

cuồng  mong  phát  tài,  mơ  tưởng  đến  nỗi  điên  đảo,  mê  hoặc,  thần  trí  không 

tỉnh táo, ngày ngày đều mơ phát tài. 



Tiền  tài  ấy  có  mơ  tưởng  được  hay  chăng?  Mong  phát  tài  được  hay 

chăng? Quyết định mong chẳng được! Vì sao không mong được? Không có 

nhân! Trong kinh, đức Phật đã dạy chúng  ta: Chúng  ta  muốn thành  Phật sẽ 

có thể thành Phật, muốn làm Bồ Tát thì sẽ có thể thành Bồ Tát, vì sao có thể 

mong đạt được những điều ấy? Do hết thảy pháp từ tâm tưởng sanh. Quý vị 

có nhân,  lòng  mong tưởng của quý  vị  là duyên, quý  vị có  nhân;  nếu không 

có  nhân,  dẫu  có  đủ  duyên  cũng  chẳng  thể  kết  quả  được,  nhân  và  duyên  tụ 

hợp thì quả báo  mới  hiện tiền. Phật dạy chúng ta: Tiền tài của  người  trong 

thế gian là do đâu mà có? Do Tài Bố Thí mà có! Quý vị không chịu tu Tài 

Bố  Thí,  cứ hằng  ngày  mong  phát  tài,  quý  vị  mong  suốt  cả  đời  cũng  không 

phát tài được! Do vậy, quý vị muốn phát tài thì quý vị phải biết tu nhân, quý 

vị  muốn  được  thông  minh,  trí  huệ  thì  quý  vị  phải  tu  Pháp  Bố  Thí;  quý  vị 

muốn khỏe  mạnh, sống lâu thì nhất định phải tu Vô Úy Bố Thí. Phật giảng 

rõ ràng,  minh bạch  như thế  đó,  Phật  chẳng  gạt  người,  đấy  là  Phật  dạy  bọn 

phàm phu chúng ta như vậy. 



Cách  nói  này  và  những  tổng  nguyên  tắc,  tổng  nguyên  lý  được  giảng 

trong kinh có mâu thuẫn nhau hay không? Đức Phật dạy tổng nguyên tắc là 

 “hết  thảy  pháp  từ  tâm  tưởng  sanh” ,  hễ  mong  tưởng  của  cải  thì  của  cải  sẽ 

hiện  tiền,  các  vị  ấy  có  thể  tưởng  được  nhưng  chúng  ta  tưởng  không  được, 

cho  nên  không  trái  nghịch  với  tổng  nguyên  tắc,  không  mâu  thuẫn  với  tổng 

nguyên  lý. Đến khi  nào  quý  vị  mong phát tài thì tiền  liền đưa  tới?  Đến khi 

minh  tâm  kiến  tánh,  trong  tự  tánh  của  quý  vị  sẵn  có  vô  lượng  của  cải.  Do 

vậy, hễ tưởng nó liền tới. Quý vị thấy chư Phật, Bồ Tát khi cúng dường, vô 

lượng trân bảo từ trên tay xuất hiện, hiển hiện ra, đấy chính là hễ tưởng liền 

có. Hiện thời, chúng ta tưởng cách nào cũng tưởng không ra, vấn đề là ở chỗ 

nào?  Tự  tánh  chúng  ta  bị  phiền  não  chướng  ngại,  Sở  Tri  Chướng  che  lấp, 

tưởng cách nào cũng không ra được! Đạo lý là ở chỗ này. Không ra được thì 

làm sao? Tạm thời làm lụng, kiếm được ít thì xài ít, làm như vậy đó. Phàm 

phu trong lục đạo, những người trong mười pháp giới, của cải trong tự tánh 

đều  chẳng  thể  hiện  tiền,  tưởng  cách  nào  cũng  chẳng  thể  hiện  tiền  được  thì 

cần phải tạm  thời  làm  lụng. Quý  vị  làm  việc siêng  năng, chăm chỉ sẽ kiếm 

được nhiều hơn một chút, hễ lười nhác thì sẽ kiếm được ít hơn một chút. Tôi 

vừa  mới  nói  với  quý  vị,  tu  Tài  Bố  Thí  được  giàu  có,  tu  Pháp  Bố  Thí  được 

thông minh, trí huệ; tu Vô Úy Bố Thí được mạnh khỏe, sống lâu. Đấy đều là 

những  việc  làm  trong  lúc  này.  Vì  thế,  Phật  pháp  coi  trọng  minh  tâm  kiến 

tánh. 



Mục tiêu cuối cùng trong sự tu  học  hết thảy các pháp  môn Đại Thừa 

đều  nhằm  minh  tâm  kiến  tánh,  trọn  chẳng  phải  chỉ  có  Thiền  Tông  mới  tu 

theo  cách  này.  Tịnh  Độ  Tông  chúng  ta  niệm  Phật,  niệm  đến  nhất  tâm  bất 

loạn  chính  là  minh  tâm  kiến  tánh.  Do  vậy,  quý  vị  phải  niệm  đến  mức  Lý 

Nhất Tâm thì quý  vị  mới  tưởng đến của cải, của cải  liền  xuất  hiện. Quý  vị 

niệm đến mức Sự Nhất Tâm thì vẫn chưa được, tưởng cách nào cũng không 

ra, vì sao vậy? Niệm đến Lý Nhất Tâm là kiến tánh, Phiền Não Chướng lẫn 

Sở Tri Chướng đều bị phá cả rồi! Đấy chính là đạt tới mức phá một phẩm vô 

minh,  chứng  một  phần  Pháp  Thân.  Do  vậy,  Lý  và  Sự  ở  đây  chúng  ta  đều 

hiểu rõ, đều không bị mê hoặc thì sẽ làm được tốt đẹp. Vì thế, phía trước chữ 

 “chư  hạnh”   (các  hạnh) thêm  hai  chữ   “quảng  đại”.   Nói  thật  ra,  [các  hạnh] 

Quảng Đại này chính là Phổ Hiền Hạnh mà Phổ Hiền Bồ Tát là đại diện. 



Câu thứ bảy  “đương linh nhữ chuyển quảng đại thệ nguyện luân”  (sẽ 

làm cho ông chuyển được thệ nguyện luân rộng lớn). Sáu câu trên là tự lợi, 

là thành tựu chính mình. Giải Hạnh của chính mình đạt đến mức rốt ráo viên 

mãn  thì  chính  là  bậc  Pháp  Thân  đại  sĩ.  Nay  chúng  ta  nương  tựa  vào  bốn 

mươi tám bổn nguyện của A Di Đà Phật oai thần gia trì, cho nên người hạ hạ 

phẩm  vãng  sanh  về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  cũng  có  năng  lực  ấy, 

những cảnh giới đã nói trong kinh Hoa Nghiêm thảy đều đầy đủ, chẳng thiếu 

khuyết thứ gì. Đấy chính  là chỗ thù thắng khôn sánh của Tây Phương  Tịnh 

Độ.  Sanh  về  Tây  Phương  giải  hạnh  giống  như Phật,  rồi  mới  có  thể  phổ  độ 

chúng  sanh.  Do  vậy,  quý  vị  thật  sự  muốn  độ  chúng  sanh,  muốn  thực  hiện 

được đại  nguyện của chính  mình,  thì chỉ có  một biện pháp khả thi  là trước 

hết hãy sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới, gặp gỡ A Di Đà Phật, quý vị 

sẽ có năng lực ấy, quý vị được bổn nguyện, oai thần của Phật gia trì; do đó 

quý  vị  sẽ   “chuyển  được  thệ  nguyện  luân  rộng  lớn” .  “Luân”   là  pháp  luân. 

Luận  theo  kinh  này  thì   “quảng  đại  thệ  nguyện”   chính  là  mười  đại  nguyện 

vương của Phổ Hiền Bồ Tát. Nếu luận theo Vô Lượng Thọ Kinh thì là bốn 

mươi  tám  nguyện  của  A  Di  Đà  Phật,  biến  bổn  nguyện  của  Phật,  Bồ  Tát 

thành tâm nguyện của chính mình, ta và người không hai! Di Đà, Phổ Hiền 

có thể  làm được thì chúng  ta ai  nấy đều  làm được. Lời chú  giải cho ba câu 

này giảng rất hay. 







 Ngũ lục cập thất giai Phổ Nhãn sở thuyên. 

  

五 六 及 七 皆 普 眼 所 詮。  



(Câu thứ năm, thứ sáu và thứ bảy đều nói về Phổ Nhãn)  





Trong bản chú  giải của  ngài  Thanh  Lương, câu thứ tám  “đương linh 

 nhữ  tịnh  quảng  đại  trang  nghiêm  môn”   (sẽ  làm  cho  ông  thanh  tịnh  môn 

trang nghiêm rộng lớn) được giảng như sau:  





 Văn y chánh trang nghiêm  

  

聞 依 正 莊 嚴。  



(Nghe tới y báo, chánh báo trang nghiêm)  





 “Văn”   là  nghe pháp, nghe  lời dạy bảo của thiện tri  thức. Chữ  “văn”  

này thuộc vào Tam Huệ của Bồ Tát, tức Tam Huệ Văn - Tư - Tu.  “Y”  là  y 

báo,  “chánh”   là  chánh  báo.  Trong  bộ  Hoa  Nghiêm  bản  tám  mươi  cuốn,  từ 

quyển  thứ  nhất  cho  đến  quyển  thứ  mười  một  là  phẩm  Thế  Chủ  Diệu 

Nghiêm,  toàn  là  nói  về  y  báo,  chánh  báo  trang  nghiêm  của  Tỳ  Lô  Giá  Na 

Phật. Tỳ  Lô Giá  Na  là ai? Chính  là chúng ta, chứ không phải ai khác, phải 

hiểu  rõ  điều  này!  Do  vậy,  những  gì  đức  Phật  đã  nói  trong  suốt  bốn  mươi 

chín năm đều là nói về chính chúng ta và hoàn cảnh sống của chúng ta chứ 

không nói tới chuyện gì khác. Tỳ Lô Giá Na Phật là Pháp Thân Phật. Trong 

kinh  đức  Thế  Tôn  đã  giảng  rất  rõ  ràng,  “mười  phương  ba  đời  Phật,  cùng 

 chung một Pháp Thân” , Pháp Thân là gì? Pháp Thân là lý thể, Pháp Thân là 

chân  tâm,  Pháp  Thân  là  Chân  Như,  danh  tự  khác  nhau,  nhưng  ý  nghĩa  là 

một. Vì thế, Tỳ Lô Giá Na được dịch thành Biến Nhất Thiết Xứ (trọn khắp 

hết thảy mọi nơi). 



Y  báo,  chánh  báo  trang  nghiêm  trong  mười  pháp  giới  cho  đến  Tịnh 

Độ của chư Phật, Nhất Chân pháp giới, Tây Phương Cực Lạc thế giới đều do 

tánh thể này biến hiện ra. Vì thế, Tỳ Lô Giá Na là Năng Biến, tự tánh có khả 

năng biến hiện, tất cả hết thảy hư không pháp giới là Sở Biến (cái được biến 

hiện  từ tự  tánh).  Tỳ  Lô Giá  Na  Phật  tượng  trưng  cho  Năng  Biến  trọn  khắp 

hết  thảy  chỗ.  Hết  thảy  chỗ  đều  là  Sở  Biến  (cái  được  biến  hiện)  của  Năng 

Biến. Do vậy, cái này (tức tâm Năng Biến) mới là chính mình, nhà Thiền gọi 

đó là  “bản lai diện mục trước khi cha mẹ sanh ra” , bản lai diện mục chính 

là Tỳ Lô Giá Na. Lô Xá Na là Báo Thân Phật, Thích Ca Mâu Ni Phật là Ứng 

Hóa  Thân  Phật,  tam  vị  nhất  thể!  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  là  Ứng  Hóa  Thân, 

chúng ta có phải  là Ứng  Hóa  Thân  hay chăng?  Đều  là!  Không có  gì chẳng 

phải  là!  Nhưng  Phật  và  đại  Bồ  Tát từ trí  huệ  mà  hóa  thân,  còn  chúng  ta  là 

phàm phu trong lục đạo hóa thân từ phiền não, không có gì chẳng là! Nhưng 

Phật và các vị đại Bồ Tát do trí huệ hóa thân, còn lục đạo phàm phu chúng ta 

từ phiền  não  hóa thân, không  khác! Vì thế,  “sanh Phật bất nhị”, tức chúng 

sanh và Phật chẳng hai. Thể bất nhị, thưa cùng quý vị, Tướng cũng bất nhị. 

Tác dụng thì sao? Tác dụng  vẫn  là bất  nhị. Đáng tiếc  là quý  vị không biết! 

Nếu quý vị biết thì quý vị cũng được tự tại giống như vậy, hễ không biết thì 

mê hoặc, điên đảo, coi hư vọng, phân biệt là chủ tể, vậy là hỏng rồi! 



Trong Đại Thừa thường nói tới vọng tâm, phàm phu trong lục đạo lấy 

vọng tâm làm chủ tể, coi phiền não là chủ tể, coi tập khí là chủ tể, vì thế tạo 

tác vô lượng vô biên tội nghiệp, biến thành quả báo luân hồi trong lục đạo, 

tự làm, tự chịu! Những thứ ấy đều nằm trong y báo, chánh báo trang nghiêm, 

những sự lý nhân quả ấy rõ ràng, đều minh bạch. Chúng sanh điên đảo, mê 

hoặc  trong  ấy,  có  muốn  giúp  họ  giác  ngộ  hay  chăng?  Muốn!  Địa  Tạng  Bồ 

Tát chẳng phải là một tấm gương hay sao? Địa ngục khổ nhất, mê muội sâu 

nhất, Ngài vẫn muốn vào đó, vẫn phát ra đại nguyện, chúng ta thường nghe 

đại nguyện ấy như sau:  “Địa ngục bất không, thệ bất thành Phật” (Địa ngục 

chưa trống, thề chẳng thành Phật). Ý nghĩa này khiến cho chúng ta phát tâm 

đại từ bi, trông thấy những chúng sanh khổ nạn, muốn giúp đỡ họ giác ngộ, 

điều này hết sức trọng yếu! Chúng sanh khổ nạn không có cái ăn, quý vị cho 

họ ăn, không có cái để mặc, quý vị cho họ mặc thì cũng được; nhưng quý vị 

cứ một mực châu cấp như thế, chẳng những không độ được họ mà ngược lại 

còn  hại  họ,  hại  như  thế  nào?  “Ta  có  thể  không  cần  làm  lụng,  đã  có  người 

khác  bố  thí  cho  có  ăn  có  mặc  rồi!”  Họ  biến  thành  biếng  nhác,  bê  trễ,  dựa 

dẫm vào sự cứu giúp, hỏng mất rồi! 



Trong  xã  hội  hiện thời, tại  Đài  Loan của chúng ta  hầu  như không có 

hiện tượng này, chứ ở Mỹ hay trong nhiều quốc gia tiên tiến trên thế giới, tệ 

nạn này gây phiền phức lớn lắm. Bởi lẽ, sau hai cuộc đại chiến, bọn họ đều 

là những cường quốc bậc nhất trên thế giới, tiềm lực đất nước hùng hậu, cho 

nên có những người nghĩ ra cách thức hoa dạng như sau: “Phải tu tâm đại từ 

bi, phải thực hiện trợ cấp xã hội”. Trợ cấp xã hội càng nhiều thì người ưa ăn 

bám  càng  nhiều,  sống  dựa  vào  trợ  cấp  xã  hội  ấy,  chuyện  gì  cũng  chẳng 

muốn làm, đục khoét đất nước. Hiện thời chánh phủ Mỹ thiếu nợ ba thế hệ 

vẫn chưa trả hết. Chế độ [trợ cấp xã hội] ấy đã được thực thi, có thể thâu hồi 

được  hay chăng?  Ai cũng  đều chẳng dám  bãi bỏ, người  nào  nói tới chuyện 

cắt giảm trợ cấp xã hội, dân chúng chắc chắn chẳng bỏ phiếu bầu kẻ ấy làm 

Tổng  Thống.  Do  vậy,  điều  thứ  nhất  của  Tổng  Thống  là  nhất  định  phải  giữ 

trợ  cấp  xã  hội  theo  lệ  thường.  Nếu  tăng  thêm  một  chút,  đương  nhiên  càng 

hay, dân chúng sẽ  hoan  nghênh, quyết định chẳng thể  giảm bớt. Do  vậy có 

nhiều nước giàu trên thế giới bị chế độ trợ cấp xã hội làm cho khốn đốn. 



Do vậy, quý vị phải hiểu rằng, cứu tế, phổ độ những chúng sanh ấy thì 

phải  giúp  cho  họ  khai  ngộ,  giúp  cho  họ  giác  ngộ,  đấy  mới  là  chánh  xác. 

Những thứ cứu tế khổ nạn chỉ là tạm thời, ngắn ngủi, chẳng thể thực hiện dài 

hạn, trợ cấp xã hội là dài hạn, chẳng phải là ngắn ngủi, tạm thời. Do vậy, đối 

với điều  này, cổ  nhân Trung Quốc  đã  hiểu rõ ràng  rất thấu triệt,  “cứu cấp, 

 bất cứu bần”  (cứu ngặt, không cứu nghèo). Khi quý vị gặp nạn gấp, tôi giúp 

đỡ quý vị, còn quý vị bần cùng tôi chẳng giúp, chính quý vị phải tự nỗ lực, 

phải tự gắng sức, hoàn toàn cậy vào chính mình! Do vậy, sau khi chế độ trợ 

cấp  xã  hội  được  thực  hiện,  rất  nhiều  kẻ  sống  dựa  vào  đó,  chuyện  gì  cũng 

chẳng  muốn  làm.  Do  vậy,  tại  Tân  Gia  Ba,  ông  Lý  Quang  Diệu  rất  thông 

minh, ông hiểu rõ nhược điểm của chế độ trợ cấp xã hội, chánh phủ Tân Gia 

Ba  chẳng  đi  theo  con  đường  ấy.  Nhưng  muốn  chăm  sóc  dân  chúng  thì  họ 

chăm  sóc  như thế  nào?  Cưỡng  bách  quý  vị  phải  dành  dụm,  đấy  là  phương 

pháp  tốt  nhất!  Họ  cũng  có  trợ  cấp  xã  hội,  nhưng  bỏ  vào  tiền  tiết  kiệm  của 

quý  vị,  giúp  cho  quý  vị  về  mặt  ấy,  họ  gọi   “công  tế  kim”   (tiền  trợ  giúp 

chung), trích mấy phần trăm từ tiền lương tháng của quý vị, cưỡng bách quý 

vị  làm  như  thế.  Quý  vị  có  thể  dùng  món  tiền  trợ  giúp  ấy  để  mua  nhà  cửa 

hoặc dùng làm tiền trang trải thuốc men khi bệnh tật, đều có thể dùng khoản 

tiền ấy để chi dụng. Như vậy thì  phước  lợi của đại chúng trong  xã  hội đều 

được lo liệu, nhưng không có nạn lợi dụng tiền trợ cấp. Bọn họ chẳng phải là 

cường  quốc,  chẳng  phải  là  quốc  gia  phát  triển  tiên  tiến,  thấy  những  thói  tệ 

của  ngoại  quốc,  họ  biết  cải  tiến  như  thế  nào.  Do  vậy,  họ  thực  hiện  rất  cao 

minh, thực hiện hết sức viên mãn. 



Vì thế, y báo, chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới đều hiểu 

rõ ràng, rành  mạch. Chữ  “tịnh”  ở đây  là  mấu chốt, trong  y báo, chánh báo 

trang nghiêm của mười pháp giới, quý vị đều đạt được thanh tịnh bình đẳng 

giác.  Vì  thế,  Bồ  Tát  độ  sanh  là  độ  chính  mình,  ta  và  người  không  hai  mà! 

Trong việc độ sanh sẽ mài giũa những tập khí vô minh của chính  mình. Do 

vậy,  nếu  Bồ  Tát  chẳng  độ  chúng  sanh,  quyết  chẳng  thể  thành  tựu  chính 

mình, đạo lý này rất hiển nhiên. Quý vị muốn mở mang trí huệ thì nhất định 

phải phát tâm giảng kinh; nếu quý vị chẳng muốn phát tâm giảng kinh, nhất 

định  quý  vị  sẽ  chẳng  mở  mang  trí  huệ  được.  Vì  sao  vậy?  Dạy  và  học  tăng 

trưởng  lẫn  nhau. Ai  muốn được trí  huệ,  lên  giảng  đài sẽ nhanh chóng  nhất, 

nhất là khi thính chúng nêu câu hỏi lại càng có lợi ích cho quý vị. Thường là 

họ  sẽ  hỏi  những  chuyện  mà  cả  đời  quý  vị  trọn  chẳng  nghĩ  tới,  giống  như 

khảo thí vậy, để xem quý vị có phải là thật sự có trí huệ để giải đáp, giải đáp 

rất  viên  mãn  hay  chăng?  Chẳng  thể  giải  đáp  sẽ  có  sự  cảnh  tỉnh  cao  độ  đối 

với chính mình: “Ta vẫn còn có những điều chưa rõ, ta trở về phải chuẩn bị, 

phải cầu học”. 

Câu cuối cùng:  “Đương linh nhữ khởi quảng đại từ bi lực”  (Sẽ làm cho 

ông phát được sức từ bi rộng lớn). Lời chú giải giảng rất hay:  



 Phát tâm chi tướng 

發 心 之 相。  

(Tướng phát tâm). 



Tâm Bồ Đề hình tướng ra sao? Hình tướng của tâm Bồ Đề là đại từ đại 

bi. Nói theo cách bây  giờ thì từ bi  là quan tâm,  yêu thương, che chở, chăm 

sóc, giúp đỡ, hợp những ý nghĩa ấy lại sẽ thành ý nghĩa của từ bi. Dùng cái 

tâm  thanh  tịnh,  tâm  bình  đẳng,  quan  tâm  vô  điều  kiện  đối  với  chúng  sanh, 

yêu thương, che chở hết thảy chúng sanh, giúp đỡ hết thảy chúng sanh, đấy 

là  những  hiện  tượng,  hình  dạng  phát  xuất  từ  tâm  Bồ  Đề.  Chúng  ta  thường 

nói là đại từ đại bi. Nếu ai không có đại từ bi mà nói là “đã phát tâm Bồ Đề” 

thì kẻ  ấy  là  giả  dối,  không  thật!  Thật  sự  phát  được  cái  tâm  Bồ  Đề  thì  biểu 

hiện ra ngoài nhất định là đại từ đại bi, như vậy  mới có thể lợi ích hết thảy 

chúng sanh. Mười câu này chúng tôi giảng đến đây thôi! 



Tỳ-kheo  Cát  Tường  Vân  bảo  Thiện  Tài  đồng  tử:  Ông  thân  cận  thiện 

tri  thức  sẽ  đạt  được  những  công  đức  lợi  ích  thù  thắng  như thế,  khuyên  lơn 

Thiện Tài phải thân cận thiện tri thức. Đoạn kinh văn tiếp theo đây là đoạn 

lớn thứ sáu, trong khoa phán gọi là... 





 Luyến đức lễ từ 

  

戀 德 禮 辭。  



(Luyến mộ đức, lễ bái, từ tạ)  





Chúng ta hãy đọc kinh văn:  





 Thời Thiện Tài đồng tử lễ Cát Tường Vân tỳ-kheo túc, nhiễu vô số 

 táp, ân cần chiêm ngưỡng, luyến mộ nhi khứ. 

 

時 善 財 童 子 禮 吉 祥 雲 比 丘 足，繞 無 數 匝，殷 勤 瞻 仰，戀 

慕 而 去。 



(Khi  ấy,  Thiện  Tài  đồng  tử  lễ  dưới  chân  tỳ-kheo  Cát  Tường  Vân, 

nhiễu quanh vô số vòng, thiết tha chiêm ngưỡng, lưu luyến, kính mộ rồi đi)  





 “Thời”   là  khi  tỳ-kheo  Cát  Tường  Vân  đã  dạy  dỗ  Thiện  Tài  xong, 

Thiện  Tài đồng tử hết sức cảm  kích thiện  hữu, thực  hiện sự  lễ kính cao  tột 

nhất. Sự kính lễ trọng vọng nhất là gieo năm vóc lễ sát đất, đem đỉnh đầu là 

phần tôn  quý  nhất của ta  lễ dưới chân thiện  hữu, đấy  gọi  là  “hành tối kính 

 lễ”   (thực  hiện  sự  lễ  quý  cao  tột  nhất).  Theo  lễ  tiết  thông  thường,  nhiễu  ba 

vòng  là  cổ  lễ,  hiện  thời  nhiễu  Phật  đã  không  còn,  đối  với  người  khác  càng 

không có, không thấy nữa.  “Nhiễu quanh vô số vòng”  biểu hiện sự cảm kích 

trong tâm, cho thấy muốn thân cận thiện tri thức lưu luyến không nỡ rời, tỏ 

lộ  ý  nghĩa  cảm  ơn  vô  tận.  Câu  này  là  cảm  ơn  vô  tận.  “Ân  cần  chiêm 

 ngưỡng”,   Ân Cần  là  nói tới  thái độ.  “Chiêm ngưỡng  luyến mộ rời  đi”.  Do 

vậy, theo Khoa Phán đề mục phần này được phán định là  “luyến đức lễ từ” , 

[Luyến là] ân đức thiện hữu dạy dỗ, lưu luyến không quên, Lễ là lễ bái cung 

kính tột bậc, Từ là từ tạ, thoái lui. Đây là nhìn từ mặt văn tự, chứ ý nghĩa bao 

hàm  trong  ấy  rất  sâu,  chúng  ta  phải  hiểu!  Nếu  không  hiểu,  sẽ  coi  việc  này 

như giai thoại, coi như tiểu thuyết thì quý vị sẽ chẳng đạt được lợi ích. 



 “Lễ từ”  có ý nghĩa là gì? Thiện hữu thanh tịnh, tất cả khai thị đối với 

pháp môn do vị ấy tu tập thật sự khiến cho chính ta được lợi ích, được hiểu 

rõ. Sau khi hiểu rõ, tôi vẫn là một câu Niệm Phật niệm cho đến tột cùng. Tôi 

hiểu pháp môn của Ngài, tôi thông đạt, điều gì cũng đều thông đạt, điều nào 

cũng minh bạch, nhưng tôi có tu hay không? Không tu, tôi vẫn cứ một câu A 

Di  Đà  Phật  niệm  đến  tột  cùng,  đấy  gọi  là   “lễ  từ”.   Chứ  không  phải  là  học 

xong một pháp môn nào bèn tu pháp môn đó, hiểu vậy là sai, là hỏng rồi! Do 

vậy  quý  vị  thấy  Thiện  Tài  tham  học  với  năm  mươi  ba  vị  thiện  tri  thức, 

nhưng một câu A Di Đà Phật niệm đến tột cùng, vãng sanh Tây Phương Cực 

Lạc  thế  giới,  gặp  được  nhiều  pháp  môn  như  vậy,  Ngài  đều  có  thể  tiếp  xúc 

hết,  đều  hiểu  rõ  hết,  nhưng  chẳng  tu  pháp  nào,  nhưng  Ngài  đều  thông  đạt 

những pháp ấy, đều hiểu rõ những pháp ấy; do vậy lòng ngài cảm kích. Nếu 

Ngài không từ tạ thì sẽ dừng lại để học hỏi, tu tập. Không học, không tu! Tôi 

thông đạt,  hiểu rõ,  nhưng không tu  học pháp  môn  này của Ngài. Đấy  là đã 

nêu ra một tấm gương tốt nhất cho người niệm Phật chúng ta nhìn vào. 



Do vậy, quý vị thật sự có công phu định lực, có huệ lực, thì pháp môn 

nào quý vị cũng đều có thể tiếp xúc, đều có thể tùy hỷ, nhưng trọn chẳng tu 

học. Tôi vẫn niệm A Di Đà Phật của tôi, tôi vẫn nhất tâm cầu sanh Tịnh Độ, 

như vậy là đúng. Nếu như quý vị tu Thiền thì quý vị cứ thật thà tham Thiền, 

quý  vị cũng có  thể tham phỏng  hết  thảy các pháp  môn khác, bất  luận  tham 

phỏng  một  pháp  môn  nào,  quý  vị  vẫn  cứ  tham  một  câu  thoại  đầu  đến  tột 

cùng, trọn chẳng thay đổi. Đấy chính là ý nghĩa  “luyến đức”.  Từ ngữ  “luyến 

 đức”  bao hàm  những  ý  nghĩa  này, nhằm bảo với chúng ta tu học thành tựu 

thì  cốt  yếu  là  thâm  nhập  một  môn.  Quý  vị  có  thể  học  rộng  nghe  nhiều, 

nhưng tu hành thành tựu thì chỉ là thâm nhập một môn! Học rộng nghe nhiều 

nhưng chúng ta phải luyến đức, thiện tri thức chỉ dạy cho chúng ta, giáo hóa 

chúng ta, chúng ta chẳng thể quên ân đức của Ngài, nhưng quyết định chẳng 

thể thay đổi sự tu học của chính mình. Từ tạ, không ở lại chỗ ấy, đấy chính 

là ý nghĩa sâu xa của điều này, chúng ta nhất định phải hiểu rõ. 



Đối  với  phương  diện  lễ  tiết,  chúng  ta  phải  đề  xướng.  Phật  pháp  tìm 

cầu hiện đại hóa và địa phương hóa,  “ngũ thể đầu địa”  (năm vóc gieo xuống 

đất) là quỳ lạy thuộc về thời cổ. Tôi sang Trung Quốc Đại Lục lần này, gặp 

được  mấy  vị  hành  lễ   “tam quỵ,  cửu  khấu”   (ba  lần  quỳ,  chín  lần  khấu  đầu) 

với tôi. Đấy chính  là  lễ tiết dành cho  hoàng đế  thuở trước, trong Phật  môn 

chúng ta cũng không có thứ lễ tiết ba lần quỳ, chín lần khấu đầu ấy. Ở Đại 

Lục chúng tôi gặp một vị hành lễ tiết ấy, như vậy là không được, đấy chẳng 

phải  là  lái  xe  lùi  lại  hay sao? Do  vậy,  ngày  nay tại Trung Quốc,  mọi  người 

trông thấy pháp sư vẫn muốn đảnh lễ, vẫn muốn ba lạy, chư vị đồng tu nhất 

định phải biết điều này. Đảnh lễ ba lạy là lễ Phật, lễ người một lạy, không lễ 

ba lạy! Quý  vị  nhất định phải biết điều  này. Tuy  nói   “đảnh lễ pháp sư tam 

 bái” , nhưng ngài nói  một lạy thì quý vị chỉ lễ một lạy, ngài không nói, quý 

vị  vẫn  lễ  một  lạy.  Phải  hiểu  đạo  lý  ấy,  chẳng  nói  vẫn  cứ lễ  một  lạy,  chẳng 

phải là pháp sư không nói thì cứ lạy ba lạy, không có đạo lý ấy. Ngài không 

trách móc quý vị mà biết quý vị là người thông hiểu. Lễ Phật mới lạy ba lạy, 

lễ người chỉ lạy một lạy. 



Nhưng trên thực tế, chúng ta là người trong cõi đời hiện đại, độ chúng 

sanh  hiện  đại,  chúng  ta  lễ  Phật  ba  lạy,  xá  người  khác  một  cái  là  được  rồi, 

không cần phải quỳ xuống lạy. Vì sao? Trên cả thế giới hiện thời không có 

thứ lễ tiết ấy, chúng ta vẫn sử dụng lễ tiết ấy, rất nhiều người muốn học Phật 

trông thấy quý vị quỳ lạy, họ chẳng học Phật nữa, tôi không làm chuyện ấy 

được! Nếu khi quý vị xá thì quý vị sẽ lôi kéo được khá nhiều người đến học 

Phật, đặc biệt là người ngoại quốc. Bảo người ngoại quốc quỳ xuống đất dập 

đầu  họ  không  làm,  họ  quỳ  xuống  không  đuợc,  họ  cảm  thấy  khó  khăn  quá. 

Do vậy, chúng ta độ người hiện tại, phải dùng lễ tiết hiện đại, tâm cung kính 

vẫn  hệt  như vậy,  nhưng trên  mặt  hình thức, nhất định phải  hiện đại  hóa  thì 

mới được, mới có thể hoằng dương Phật pháp đến khắp thế giới, mới có thể 

lợi ích hết thảy chúng sanh. Do vậy, tôi mong mọi người từ nay trở đi trông 

thấy pháp sư xá một cái, chẳng cần phải lạy nữa! Chúng ta lễ Phật ba lạy là 

kỷ niệm, cũng là một môn tu hành của chính mình, hàng phục sự ngạo mạn 

của chính mình, đấy là dụng ý thật sự của ngũ thể đầu địa; nhưng nhất định 

phải quan tâm đến phương thức sinh  hoạt  của con  người  hiện đại, chúng ta 

chẳng  thể  bảo  người  hiện  đại  vẫn  hành  lễ  theo  cổ  nhân,  đấy  là  sai  lầm! 

Người  hiện đại chẳng thể  dùng cổ  lễ,  người  hiện đại  thường  là khom  mình 

một cái, trong Phật pháp chúng ta  là chắp  tay  xá, làm  như vậy  tốt lắm!  Hy 

vọng  mọi  người  hãy  cùng  nhau  đề  xướng,  đều  hành  lễ  bằng  cách  xá  nhau, 

chẳng cần phải quỳ lạy. Trước khi vãng sanh, Quán Trưởng có nói: “Chúng 

ta  học  Phật,  phải  nêu  gương  tốt  cho  người  học  Phật”.  Chúng  ta  trông  thấy 

người  khác  bèn  xá  chào  là  một  tấm  gương  tốt,  khiến  cho  Phật  pháp  được 

hiện đại hóa, đấy là một tấm gương tốt. A! Hôm nay chúng tôi đã giảng viên 

mãn  một  chương  rồi;  lần  sau  chúng  ta  sẽ  giảng  chương  tỳ-kheo  Hải  Vân. 

Đấy là Nhị Trụ Bồ Tát. Chúng ta hãy niệm Phật hồi hướng. 



Tứ Thập Hoa Nghiêm Kinh 

Hạnh Nguyện Phẩm 

Cát Tường Vân Tỳ Kheo Chương hết 

---o0o--- 



HẾT 



1 Phần kinh văn ở đây thuộc bộ Tứ Thập Hoa Nghiêm, tức bản kinh Hoa Nghiêm được 

dịch vào niên hiệu Trinh Nguyên đời Đường. Tứ Thập Hoa Nghiêm là bản kinh gồm bốn 

mươi quyển, chỉ gồm một phẩm, tức phẩm Nhập Bất Tư Nghị Giải Thoát Cảnh Giới Phổ 

Hiền  Hạnh  Nguyện  Phẩm  (tương  ứng  với  phẩm  Nhập  Pháp  Giới  trong  Bát  Thập  Hoa 

Nghiêm nhưng chi tiết hơn, phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện trong Tịnh Độ Ngũ Kinh chỉ là 

quyển cuối, tức quyển 40 của Tứ  Thập Hoa Nghiêm). Khi quốc vương Ô Trà dâng bản 

Tứ Thập Hoa Nghiêm, đại sư Thanh Lương tham dự dịch trường và Ngài viết riêng một 

bản sớ giải cho bản này, đặt tựa đề Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh Phổ Hiền 

Hạnh Nguyện Phẩm Sớ, còn gọi là Trinh Nguyên Hoa Nghiêm Kinh Sớ để phân biệt với 

bản Hoa Nghiêm Kinh Sớ viết trước đó dành cho bộ Bát Thập Hoa Nghiêm. Tỳ-kheo Cát 

Tường Vân chính là tỳ-kheo Đức Vân trong bộ Bát Thập Hoa Nghiêm. 

2  Để  dễ  phân  biệt  giữa  lời  chú  giải  và  phần  chánh  kinh,  chỉ  có  chánh  kinh  được  in 

nghiêng và chữ đậm. 

3 Chữ  “hội”  ở đây chỉ cho một lần gặp gỡ thiện tri thức, nghe dạy dỗ. Chẳng hạn, Thiện 

Tài từ Phước Thành đến gặp Văn Thù Bồ Tát cùng sáu ngàn vị tỳ-kheo do Ngài giáo hóa, 

được nghe giảng về pháp Thập Tín; chú giải gọi đó là Thập Tín Hội, hoặc Văn Thù Hội. 

Tới khi Thiện Tài gặp ngài Cát Tường Vân thì gọi là Cát Tường Vân Hội,  hoặc Sơ Trụ 

Hội. 

4 Căn Bản Trí (Mūlajñāna), còn gọi là Căn Bản Vô Phân Biệt Trí, Như Lý Trí hay Thật 

Trí, chính  là cội gốc của các  trí,  nó có thể khế  nhập diệu  lý  Chân Như,  bình  đẳng  như 

thật, không sai biệt, xa lìa các thứ hiểu biết do tìm cầu, suy lường. Đây chính là bản thể 

thật sự của chân trí. 

5 Lục Quần Tỳ Kheo chỉ sáu tỳ-kheo ác kết thành bè đảng, không giữ luật nghi, làm nhiều 

chuyện ác. Đa số những giới luật do Phật chế ra là vì các tỳ-kheo này vi phạm. Theo Tứ 

Phần Luật, quyển 22, sáu vị tỳ-kheo ấy tên là Nan Đà (Nanda), Bạt Nan Đà (Upananda), 

Ca Lưu  Đà Di (Kālodāyin), Xiển Na (Chanda,  còn phiên âm  là Xa Nặc),  A Thuyết Na 

(Aśvaka, còn phiên là A Thấp Bà), Phất Na Bạt (Punarvasu). 

6 Năng là chủ thể, Sở là đối tượng thụ động. Ở đây, Năng là người dạy, Sở là người học. 

7 Sanh Tướng Vô Minh (Mulavidya), còn gọi  là  Vô Thủy Vô Minh,  Nguyên Phẩm Vô 

Minh hoặc Căn Bản Vô Minh, là căn bản của hết thảy phiền não, tức là cái tâm còn mê 



chưa hoàn toàn giác ngộ, là một ý niệm khởi lên trước hết trong biển Chân Như. Do chưa 

thấu hiểu lý bình đẳng của pháp giới, lầm lạc ngăn cách với lý tánh bình đẳng, nên gọi là 

Vô Minh. Y theo Vô Minh ấy,  lầm lạc sanh khởi đủ mọi phiền não, tạo đủ mọi nghiệp, 

chịu đủ mọi quả báo nên gọi là Sanh Tướng. 

8 Để minh họa cho ý này, chúng tôi xin trích đoạn kinh văn nói về sự suy gẫm của Thiện 

Tài đồng tử khi giã từ tỳ-kheo Cát Tường Vân để đến chỗ tỳ-kheo Hải Vân (dẫn theo bản 

dịch Bát Thập Hoa Nghiêm của Hòa Thượng Trí Tịnh):  “Thiện Tài đồng tử nhất tâm suy 

 gẫm lời dạy của thiện tri thức, chánh niệm quán sát trí huệ quang minh môn, Bồ Tát giải 

 thoát môn, Bồ Tát tam-muội môn, Bồ Tát đại hải môn, chư Phật hiện tiền môn, chư Phật 

 phương sở môn, chư Phật quỹ tắc môn, chư Phật đẳng hư không giới môn, chư Phật xuất 

 hiện  thứ  đệ  môn,  chư  Phật  sở  nhập  Pháp  Thân  môn” .  Đoạn  này  được  đại  sư  Thanh 

Lương gọi là  “niệm tiền hữu giáo”. 

9 Trong tiếng Quan Thoại, nếu một chữ có nhiều âm, tùy theo âm đọc khác nhau mà có ý 

nghĩa khác nhau thì được gọi là Phá Âm Tự. Chữ Giải có hai cách đọc khác nhau nên gọi 

là Phá Âm Tự. 

10  Gọi  là  đại  tòa  nhằm  phân  biệt  với  tiểu  tòa.  Giảng  đại  tòa  là  giảng  cho  công  chúng, 

trong khi giảng tiểu tòa nhằm tập giảng, giảng cho đồng học hay các đạo hữu quen biết 

để họ giúp ý kiến nhận xét nhằm giảng hay hơn. 

11 Năng là chủ thể tác động, Sở là đối tượng được cảm nhận, được nhận biết, bị tác động. 

Chẳng  hạn  như  khi  ta  nhìn  một  bông  hoa,  Nhãn  Thức  nhận  biết  bông  hoa  ấy  thì  Nhãn 

Thức là Năng (do Nhãn Thức là một trong tám thức nên còn gọi là Tâm Vương), cái thấy 

của Nhãn Thức được gọi  là Năng  Kiến, còn bông hoa  là đối tượng  nhận  biết của Nhãn 

Thức nên gọi là Sở, hay Sở Kiến (cái bị thấy). 

12 Theo sách Hoa Nghiêm Khổng Mục Chương, Thập Thân còn gọi là Thập Phật, gồm có 

hai loại:  

1.  Nếu  y theo Giải Cảnh,  tức Bồ Tát nương theo sự khai  ngộ từ chân trí để  nhìn  mười 

pháp giới thì Thập Thân là chúng sanh thân, quốc độ thân, nghiệp báo thân, Thanh Văn 

thân, Bích Chi Phật thân, Bồ Tát thân, Như Lai thân, trí thân, pháp thân, hư không thân. 

2.  Nếu  y theo Hạnh Cảnh thì Bồ Tát tu hành  hoàn tất,  sẽ đắc  mười thứ cảnh giới Phật: 

Chánh  Giác  Phật,  Nguyện  Phật,  Nghiệp  Báo  Phật,  Trụ  Trì  Phật,  Hóa  Phật,  Pháp  Giới 

Phật, Tâm Phật, Tam Muội Phật, Tánh Phật, Như Ý Phật. Đại sư Thanh Lương sử dụng 

khái niệm Thập Phật này để giải thích hai mươi mốt pháp môn Niệm Phật do tỳ-kheo Cát 

Tường Vân nêu ra. 

13 Cam  Lộ Hỏa Vương (bản  Lục Thập Hoa Nghiêm ghi  là Mãn Túc  Vương, Bát Thập 

Hoa Nghiêm gọi  là Vô Yểm Túc  Vương). Để tránh gây  hiểu  lầm  là kinh Phật tán thán 

hạnh giết người,  chúng tôi  xin trích dẫn đoạn kinh thuật  lời dạy  bảo Thiện Tài đồng tử 

của Cam Lộ Hỏa Vương trong Tứ Thập Hoa Nghiêm như sau:  

 “Thiện nam tử! Ta đắc Bồ Tát Như Huyễn Giải Thoát. Thiện nam tử! Tất cả chúng sanh 

 trong cõi nước ta phần nhiều tạo ác nghiệp giống như hạng Chiên Đà La. Nếu ta không 

 khéo giáo hóa các chúng sanh ác như vậy, cứ dùng vô lượng các thứ phương tiện khác sẽ 

 chẳng thể làm cho họ bỏ lìa ác nghiệp, quay về thiện đạo được. 

 Thiện nam tử! Ta vì điều phục những chúng sanh ấy khiến cho họ thành thục nên dùng 

 phương tiện đại bi hóa ra những kẻ ác, rồi đối trước những kẻ ác đó, thị hiện làm các sự 

 ác và hóa ra những việc ác tàn hại họ, bức não, trách phạt, đủ mọi thứ trừng trị khổ sở, 

 khiến  cho  những  kẻ  làm  ác  trong  nước  trông  thấy  chuyện  ấy  sẽ  sanh  lòng  kinh  hoảng, 



 sanh lòng sợ hãi, đối với các dục lạc sanh lòng chán lìa, sanh lòng khiếp nhược, sẽ có thể 

 vĩnh viễn dứt hết thảy ác nghiệp, phát Bồ Đề tâm, đắc Bất Thoái Chuyển. 

 Thiện nam tử! Do vậy, hãy nên biết rằng: Những chúng sanh tạo ác chịu khổ và những 

 người trừng trị chúng sanh bạo ác đều là biến hóa. 

 Thiện nam tử! Ta dùng các thứ biến hóa như thế để làm cho chúng sanh đoạn trừ mười 

 nghiệp bất thiện, tu tập và an trụ trọn vẹn trong mười thiện đạo, rốt ráo lợi lạc, rốt ráo 

 an ổn, rốt ráo viên mãn, vĩnh viễn dứt các khổ, trụ trong Nhất Thiết Trí địa của Như Lai. 

 Thiện nam tử!   Thân ngữ ý của ta chưa hề nghĩ tưởng não hại một chúng sanh nào! 

 Thiện  nam  tử!  Trong  ý  ta,  thà  chịu  khổ  không  gián  đoạn  cho  đến  hết  đời  vị  lai,  trọn 

 chẳng  phát  khởi  một  niệm  sân  tâm,  dấy  lên  ý  tưởng  não  hại  một  con  muỗi,  hoặc  một 

 chúng sanh nhỏ nhặt nào; huống là tạo tác ác nghiệp như thế!”  

14 Ý nói bị người thân vì không hiểu biết mà rờ đụng, tắm rửa, thay quần áo, dời chỗ nằm, 

khóc lóc, hỏi han chuyện hậu sự hoặc chuyện gia đình v.v... khiến cho người ấy đau đớn, 

bi luyến, mất chánh niệm. 

15 Đoạn chứng: Nói tắt của đoạn Hoặc chứng Chân. 

16 Tiền là một đơn vị đo lường đã có từ cổ của Trung Hoa, hiện vẫn còn thông dụng, nhất 

là trong các tiệm thuốc Bắc. Tùy theo đơn vị được sử dụng tại Hương Cảng hay Hoa Lục 

mà Tiền dao động từ 3,78 gram đến 5 gram. 

17 Tướng Phần là một thuật ngữ trong Duy Thức chỉ đối tượng nhận biết của nhận thức và 

cảm giác. Chẳng hạn khi ta nhìn một bông hoa, thì cái thấy biết bông hoa ấy gọi là Kiến 

Phần, còn bông hoa ấy là Tướng Phần của sự thấy biết đó. 

18 Thái Dương Hệ là một hệ thống các tinh tú do mặt trời làm trung tâm, tạo ra sức hút 

buộc các thiên thể khác phải quay quanh nó theo một quỹ đạo nhất định. Trong một Thái 

Dương Hệ ngoài mặt trời còn có 8 hành tinh (planet, tức các thiên thể có khối lượng cố 

định, không tự phát sáng, như địa cầu, Thổ Tinh, Kim Tinh, Thủy Tinh v.v...), hơn 165 

vệ tinh (các tiểu hành tinh xoay quanh một hành tinh khác, như mặt trăng chẳng hạn) và 

rất nhiều tiểu thiên thể khác (small solar system bodies). 

19 Ngân Hà Hệ (Milky  way, Galaxy)  là  hệ thống các tinh tú,  mà Thái Dương Hệ chỉ  là 

một phần nhỏ của nó. Theo ước tính, một Ngân Hà Hệ có khoảng hơn hai ngàn hằng tinh 

(star,  như  mặt trời  chẳng  hạn,  hằng  tinh  có  khả  năng  tự  phát  sáng,  khác  với  hành  tinh. 

Hành  tinh  không  có  khả  năng  tự  phát  sáng  và  thường  quay  quanh  một  hằng  tinh),  có 

những chòm sao (constellation) và các tinh vân (nebula), tạo thành một khối sáng có hình 

dạng  giống  như  một  cái  đĩa  tròn  hình  xoáy  ốc,  có  đường  kính  khoảng  100.000  quang 

niên, gồm hơn 400 tỉ ngôi sao. 

20  Hương  bản  (香板)  là  một thanh  gỗ  dẹp  dài,  kích  thước,  hình  dạng,  trọng  lượng  tùy 

thuộc vào từng Thiền phái, nhưng thông thường, Hương Bản trong Thiền môn Trung Hoa 

dài  bốn  thước  hai  tấc  (thước  tấc  Tàu),  phía  trên  rộng  (khoảng  hai  tấc),  chót  đầu  thuôn 

thuôn  dần  gần  như  nhọn,  phía  dưới  lượn  tròn,  khoét  lõm  vào,  tạo  thành  cán  cầm.  Nói 

chung,  Hương  Bản  trông  hao  hao  như  một  thanh  gươm  gỗ,  thường  để  trần,  không  sơn 

phết. Trên Hương Bản thường khắc chữ Cảnh Sách hoặc Ma Ha Bát Nhã Ba La Mật Đa. 

Hương bản dùng trong tự viện Việt Nam có hình dáng hơi khác.  Thời cổ, tùy theo thời 

tiết mà dùng các  loại  hương bản khác  nhau.  Mùa Hạ dùng  loại hương bản  làm  bằng gỗ 

mềm, nhẹ, mùa Đông dùng loại hương bản bằng gỗ cứng hơn, với dụng ý: Tùy theo thời 

tiết  mà  Thiền  giả  sẽ  mặc  nhiều  hay  ít  lớp  quần  áo,  nên  phải  dùng  hương  bản  phù  hợp. 

Theo truyền thuyết, Ung Chánh hoàng đế nhà Thanh đặc biệt sùng kính Ngọc Lâm quốc 



sư.  Khi  đại  sư  viên  tịch,  vua  tiếc  nuối  khôn  nguôi,  vị  cao  đồ  nổi  tiếng  của  Sư  là  Hành 

Sâm cũng đã viên tịch, vua bèn hạ chiếu truy tìm môn nhân của Sư. Khi ấy, tại chùa Cao 

Mân ở Dương Châu có một vị sư chốc đầu xưng là đồ tôn của Ngọc Lâm,  vua hoan hỷ 

cho đón vào cung vấn đạo, mới biết vị này thiếu phẩm đức, đạo phong lẫn oai nghi. Vua 

bực  tức,  quở  trách  vị  Tăng  ấy  điếm  nhục  sư  môn,  sai  lập  một  thiền  phòng  trong  cung, 

ngoài cửa treo một thanh gươm bén, ra lệnh nếu trong bảy ngày, vị Tăng ấy không tham 

cứu khai ngộ sẽ chém đầu. Sợ chết, vị Tăng ấy cực lực tham cứu, đến ngày thứ bảy hoát 

nhiên đại  ngộ, kêu to:  “Mang gươm  báu  lại  đây  cho ta chém cái đầu  vạn  năm!”  Người 

hầu vội tâu lên vua, vua đích thân khảo nghiệm, chứng thực vị Tăng này đã khai ngộ. Do 

vậy, Thiền môn mới chế ra hương bản có hình giống như thanh kiếm để cảnh sách Thiền 

giả (theo tài liệu của Trung Đài Sơn Bác Vật Quán). Theo ngu ý, Hương Bản phải tồn tại 

sớm hơn thế, vì trong các Thiền viện Nhật Bản cũng dùng Hương Bản, mà vào thời Ung 

Chánh  thì  Nhật  Bản  theo  chánh  sách  “bế  môn  tỏa  cảng”  hầu  như  không  giao  tiếp  với 

Trung Hoa. Mọi buôn bán với bên ngoài đều phải thông qua các thuyền buôn và sự trợ 

giúp của giáo sĩ Tây Phương. 

21 Giấy Đạo Lâm (còn gọi là giấy Đạo Linh) do công ty Dowling chế tạo, nguyên liệu chủ 

yếu là bột gỗ, có hai loại nền giấy mờ và nền giấy có độ bóng, thích hợp cho lối in bằng 

phương pháp offset. In hình bằng loại giấy này sẽ cho hình ảnh rất sắc nét và đẹp. 

22 Đây  là  một  lối  in thường được gọi  là coating printing,  tách  màu thành  nhiều  lớp,  in 

chồng lên nhau bằng các trục cuốn các tấm nền lớn (thường gọi là substrate) đã tẩm hóa 

chất và màu thích hợp để tạo ra hình ảnh đẹp nhất, sắc sảo nhất. 

23 Giấy Tuyên là một loại giấy thoạt đầu sản xuất ở huyện Kinh, An Huy. Dần dần các 

vùng phụ cận như Tuyên Thành, Thái Bình v.v... đều sản xuất loại giấy này, cũng như do 

Kinh huyện thuộc quản hạt của Tuyên Châu, nên nó thường được biết đến với tên gọi là 

Tuyên Chỉ (giấy của vùng Tuyên). Thoạt đầu giấy được làm bằng vỏ cây Thanh Đàn hòa 

với bột một loại cỏ tên là Thủy Đạo. Qua các đời, nó được pha thêm những loại bột khác 

như  gỗ  dó, tre,  lau  v.v...  theo  các  tỷ  lệ  khác  nhau  để  tạo thành  những  loại  giấy  Tuyên 

khác  nhau.  Do  giấy  dai,  bền,  không  ố  vàng,  không  nứt  giòn  khi  để  lâu  nên  rất  được 

chuộng dùng trong tranh vẽ hay các bức thiếp, bức bình v.v... trong thư pháp. 

24 Song giá: Song giá theo nghĩa gốc có nghĩa là ngăn cấm, ngăn trở cả hai phía. Đây là 

một thuật ngữ thường dùng trong các sách vở diễn giải Nhân Minh Luận nhằm luận định 

về biện chứng pháp trong kinh Phật: Song giá là ngăn tuyệt cả Có lẫn Không để hiển thị 

tánh Không Trung Đạo. Do kiến văn hủ lậu, chúng tôi không tìm được chữ tương ứng để 

dịch cho gãy gọn, đành phải để nguyên thuật ngữ này không dịch. Chẳng hạn ở đây, nếu 

nói “phi tâm, phi Phật” là nhằm đánh tan tập quán suy luận nhị nguyên đối đãi của chúng 

ta. 

25 Bình (坪)  là đơn vị đo diện tích dựa theo hệ thống đo lường của Nhật Bản, chủ yếu 

dùng để đo lường diện tích nhà cửa hoặc đất đai trong kiến trúc. Do Đài Loan và Đại Hàn 

từng  là  thuộc  địa  của  Nhật  một  thời  gian  nên  đơn  vị  này  cũng  rất  phổ  biến.  Tuy  chính 

quyền Đài Loan đã công bố pháp lệnh sử dụng mét vuông làm đơn vị đo diện tích từ năm 

1945, nhưng tới nay, dân chúng vẫn quen dùng Bình để đo diện tích. Tại Đài Loan, một 

Bình tương đương với 3,3 mét vuông, nhỏ hơn Bình của Nhật một chút. 





Document Outline


	Phần 1

	Tập thứ nhất (12-03-01)

	Tập thứ hai (12-03-02)





	Phần 2

	Tập thứ ba (12-03-03)

	Tập thứ tư (12-03-04)





	Phần 3

	Tập thứ năm (12-13-05)

	Tập thứ sáu (12-13-06)





	Phần 4

	Tập thứ bảy (12-13-07)

	Tập thứ tám (12-13-08)





	Phần 5

	Tập thứ chín (12-13-09)

	Tập thứ mười (12-13-10)





	Phần 6

	Tập thứ mười một (12-13-11)

	Tập thứ mười hai (12-13-12)

	Tập thứ mười ba (12-13-13)








cover_image.jpg
Tu-Thap-Hoa-
Nghiem-Kinh-Pho-
Hien-Hanh-
Nguyen-Pham-HT-






